قضایا إسالامیة سسه تصدر غرة کل شهر عربی

جمهورية مصر العربية وزارة الأوقاف المجلس الأعلى الشئون الإسلامية

المرافع الما المرافع الما المرافع الم

## فتنةالتكفير

بين

الشيعة .. والوهابية .. والصوفية

أ.د.محمد عمارة

القاهسرة ذوالحجة ١٤٢٧هـ ـ ديسمبر ٢٠٠٦م

العدد (١٤٢)

# قضايا إسلامية

سلسلة تصدر غرة كل شهر عربى جمهورية مصر العربية وزارة الأوقاف المجلس الأعلى الشئوق الإسلامية

## فتنةالتكفير

بين

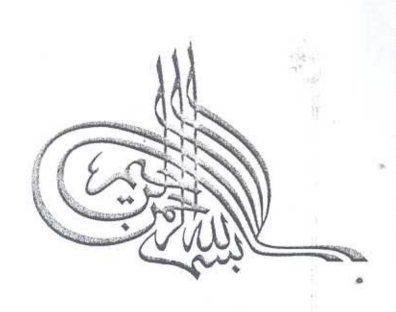
الشيعة .. والوهابية .. والصوفية

أ.د.محمد عمارة العند (١٤٢)

القاهـرة فوالحجة ١٤٢٧هـ ـ ديسمبر ٢٠٠٦ م



الدكتور/ عبد الصبور مرزوق نانب رئيس المجلس الأعلى للشنون الإسلامية





#### کلم\_\_\_ات

\* يقول الله سبحانه وتعالى :

﴿ يَا أَيِهَا الذَينَ آمنُوا إِذَا صَرِيتُم فَى سَبِيلِ اللهِ فَتَبَيِنَـــوا وَلا تَقُولَــوا لَمِن أَلْقَى اللَّهِ عَلَيْكُم فَتَبَيْنُوا إِنْ اللهِ كَــان بِمـا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ (١) .

\* ويقول الإمام القرطبي (١٧١هـ / ١٢٧٣م) في تفسير هذه الآية الكريمة: " إن في هذا التوجيه الإلهي من الفقه باب عظيم ، وهمو أن الأحكام تتاط بالعظان والظواهر ، لا على القطع واطلاع السرائر ، فالله لم يجعل لعباده غير الحكم بالظاهر " (١).

\* وعن أسامة بن زيد \_ رضى الله عنه \_ قال : " بعثنا رسول الله الله الله المركات ( مكان ) من جهينة ، فادركت رجلاً ، فقال : لا إله إلا الله ، فطعنته ، فوقع في نفسى من ذلك ، فذكرته للنبي الله فقال : " أقال لا إله إلا الله ، وقتلته \* ؟!

قال ، قلت : يا رسول الله ، إنما قالها خوفًا من السلاح .

<sup>(</sup>١) النساء : ١٩٤

<sup>(</sup>٢) ( الجامع الأحكام القرآن ) جــ ٥ ، ص ٣٤٠،٣٣٩ ، طبعة دار الكتب المصرية .

قال ﷺ: [ أفلا شققت عن قلبه لتعلم أقالها أم لا ' ؟! .. فما زال يكررها حتى تمنيتُ أنى أسلمت يومنذ ] (١) .

وفى شرح هذا الحديث ، يقول الإمام النووى (١٣٦، ١٧٦ه.... / ١٢٣ ، ١٢٧١ ، ١٢٣٣ ، ١٢٣٠ ، ١٢٣٣ ، ١٢٣٣ ، ١٢٣٣ ، ١٢٣٣ ، ١٢٣٣ ، اللسان وأما القلب فليس لك طريق إلى معرفة ما فيه " .

\* ويقول حجة الإسلام أبو حامد الغز الى (٤٥٠، ٥٠٥ه / المدار المن التكفير الا الجهلة ، وينبغى الاحتراز من التكفير ما وجد الإنسان إلى ذلك سبيلا ، فإن استباحة الدساء والأموال من المصلين إلى القبلة ، المصرحين بقول : لا إله إلا الله محمد رسول الله ، خطأ والخطأ في ترك ألف كافر أهون من الخطأ في سفك محجمة من دم مسلم أ (١) .

\* ويقول الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده (١٣٢٣،١٢٦٦هـ / ويقول الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده (١٩٠٥،١٨٤٩هـ / ١٩٠٥،١٨٤٩ .. ولا القاضى .. ولا للمفتى .. ولا لشيخ الإسلام أدنى سلطة على العقائد وتقرير الأحكام .. ولا يسوغ لواحد منهم أن يدعى حق السيطرة على إيمان أحد أو عبادت لربه ، أو ينازعه طريق نظره ..

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ، وأبو داود ، وابن ماجة ، والإماد أحث .

 <sup>(</sup>۲) (الاقتصاد في الاعتقاد) ، ص١٤٣ ، طبعة مكتبعة صبيع ، ضمس مجموعة ،
 القاهرة بدون تاريخ .

فليس في الإسلام سلطة دينية سوى سلطة الموعظة الحسنة ، والدعوة إلى الخير والتتفيز عن الشر ، وهي سلطة خولها الله لأدني المسلمين يقرع بها أنف أعلاهم ، كما خولها لأعلاهم يتتاول بها من أدناهم ..

وليس لمسلم ، مهما علا كعبه في الإسلام ، على أخر ، مهما المصلح ، منهما المصلح منزلته فيه ، إلا حق النصيحة والإرشاد ..

ولقد اثنتهر بين المسلمين وغرف من قواعد أحكام دينهم أنه إذا صدر قول من قائل يحتمل الكفر من مائة وجه ، ويحتمل الإيمان من وجه واحد ، حُمل على الإيمان ، ولا يجوز حمله على الكفر .. . (١) .

المؤلف

¥

### تمهيد

على النطاق العالمي ، وفي مختلف القارات ، تتوجه الأمم والشعوب إلى النقارب والنساند والتضامن والاتحاد .. وذلك انطلاقًا من الضدورات الحياتية لهذه الأمم والشعوب ، واستجابة للحاجات المادية التسبى تستازم تكامل الإمكانات والثروات ومشروعات التنمية .. ولمواجهاة التحديات الداخلية والخارجية التي تواجه هذه الأمم والشعوب ، إن في مجالات "الأمن "أو في مجالات "الاقتصاد" ..

وإذا كانت هذه الضرورات والحاجيات المادية والدنيوية "هى التسى تدفع هذه الأمم والشعوب إلى التقارب والتضامن والتسائد والاتحاد ، رغم ما بينها من اختلافات وتباينات دينية وثقافية ولغوية وقومية ، بل ورغم ما في تاريخها \_ البعيد والقريب \_ من حروب وصراعات ، فإن الحال مع شعوب الأمة الإسلامية \_ في ضوء هذه " الظاهرة العالمية " يدعو إلى الأسى والاستغراب ! ،.

\* فالمسلمون أمة واحدة .. قرر ذلك قرآنهم الكريم ، الذي هو البلاغ \ الإلهى الذي يحفظونه ، ويقدسونه .. وهم يتلونه في صلواتهم أناء الليل وأطراف النهار يقول الله سبحانه وتعالى : لا إن هذه أمتكم أماة واحدة

وأنا ربكم فاعبدون ﴾ (١) . ﴿ وإن هذه أمتكم أمـــة واحـدة وأنــا ربكـم فاتقون﴾ (٢) .

ووحدة هذه الأمة ، وما تثمرها من ألفة وائتلاف هي " إرادة إلهية "
و " صناعة رباتية " ..وليست مجرد " نزوع بشرى دنيوى " .. ﴿ وإن
يريدوا أن يخدعوك فإن حسبك الله هو الذي أيدك بنصره وبالمؤمنين "
وألف بين قلوبهم لو أنفقت ما في الأرض جميعًا ما ألفت بيان قلوبهم
ولكن الله ألف بينهم إنه عزيز حكيم ﴾ (").

" وتاريخ هذه الأمة الإسلامية شاهد صدق ، يعلن بكل ألسنة الحال والمقال أن وحدتها هي التي جعلتها \_ حتى عندما كانت قلة قليلة \_ تزيل " القوى العظمى " التي قهرت الشرق ونهبته لأكثر من عشرة قوون \_ قوى الفرس والروم \_ وتفتح في ثمانين عامًا أوسع مما فتح الرومان في ثمانية قرون! .. وتبنى الحضارة الوسطية المتوازنة التي أنارت الدنيا وعلمت الشعوب ، وجعلت المسلمين العالم الأول على ظهير هذا الكوكب لأكثر من عشرة قرون! .

وهذه الوحدة ، هي ذاتها التي مكنت هذه الأمة من قهر التتار ــ
 الذين دوخوا الشعوب وأبادوا العمران ــ وقهروا الصليبيين الذيــن مثلــت

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٩٢ .

<sup>(</sup>٢) المؤمنون : ٥٢ .

<sup>(</sup>٣) الأنقال : ٦٣،٦٢ .

حملائهم الندميرية الاستيطانية أولى الحـــروب العالميــــة التـــى اســـتمرت قرنين من الزمان (٤٨٩ ــــ ٦٩٠هــ / ١٠٩٦ ـــ ١٢٩١م ) ..

 وسع الفريضة الإلهية .. وسع شهادة التاريخ .. فإن واقع هذه الأسة الإسلامية يصرخ بأعلى الأصوات ..

إن تمزق هذه الأمة ، وغيبة التضامن والتعاقد والتكامل والاتحاد عن شعوبها وأوطائها هو الذي مكن ويمكن منها الأعدداء وشداد الأفاق ! فشرواتها منهوبة .. وأرضها تسرزح تحدث ندير القواعد العسكريه الأجنبية .. وبحارها ومحيطاتها تسرح وتمرح فيها الأساطيل المعادية ..

وإذا كان الله سبحانه وتعالى قد علمنا فى قرآنه الكريم أن "التداول سنة من سنن الله فى الاجتماع الإنسانى ، وعبر تاريخ الأمم والحضارات (.. وتلك الأيام تداولها بين الناس وليعلم الله الذين آمنوا ويتخذ منكم شهداء والله لا يحب الظالمين \* وليمحص الله الذيب آمنوا ويمحق الكافرين ﴾ (١). ﴿ وإن تتولوا يستبدل قومًا غيركم ثم لا يكونوا أمثالكم ﴾ (١).

و إذا كان رسول الله ﷺ قد علمنا أن هذا " التداول " هو الذي يجعل خط سير التاريخ يأخذ شكل " الدورات " .. فكما يتم التداول بيسن الليل و النهار ، كذلك يتم التداول بين العدل و الجور .. وبين الصعود و الهبوط ..

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٤٠ \_ ١٤١ .

<sup>.</sup> TA : Las (T)

وبين التقدم والتخلف ، وبين النهوض والانحطاط ، وصدق رسول الله يُلِق إذ يقول : [ لا يلبث الجور بعدى إلا قنيلاً حتى يطلع ، فكلما طلع من الجور شئ ذهب من العدل مثله حتى يولد في الجور من لا يعرف غيره ، ثم يأتسى الله تبارك وتعالى بالعدل ، فكلما جاء من العدل شئ ذهب من الجور مثله ، حتى يولد في العدل من لا يعرف غيره ] (1) .

إذا كان الحال كذلك .. وإذا كان الرسول يُتَارِّ ق علمنا أن " الخير في وفي أمتى إلى يوم القيامة " .. وأن هذه الأمة لا تجتمسع علسي ضلالسة [ لا تجتمع أمتى على ضلالة ] (") .

قان على أولى العزم والهمة من إلعلماء والمفكرين المر طين على تغور الإسلام أن يجاهدوا في سبيل توحيد أسة الإسلام . لتتكامل أوطان دار الإسلام ، ولتتحرر أرضنا وحياهنا وثرواتنا ومقدراتك ومقدساتنا ، وليتولى أمرنا من ينتمون إلى هويتنا ، ويمنحون كامل الولاء لهذا الديسن ، الذي جمع المؤمنين به على هذه الجوامع الخمسة :

١ \_ وحدة العقيدة .

٢\_ وحدة الشريعة .

٣ وحدة الحضارة .

3 \_\_ وحدة الأمة .

ف وحدة دار الإسلام .

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد -

<sup>(</sup>۲) رواه الدارسي .

وإذا كانت " التعددية " وكان التمايز والاختلاف \_ في إطار وحدة هذه الجوامع الخمسة \_ هي " نعمة " من نعم الله التي جاء بها الإسلام .. قإن " النقمة " إنما تتجسد في الخلاف الذي يجعل بأس المسلمين بينهم شديدًا .. وفي مقدمة أسباب هذه " النقمة " " نزعة التكفير " التي تقصيم وحدة الأمة ، وتقصم العرى والوشائج التي ألف بها الإسلام بين قلوب المسلمين ..

لقد رسم القرآن الكريم صورة هذه الأمة ، كما أرادها الله سيحانه وتعالى عندما قال : لا محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم ﴾ (١) .

أما إذا شاعت " نزعة التكفير " بين مذاهب الأمة وفرقها وتباراتها ، فإن الباب سينفتح واسعًا أمام الاختراقات المعادية التي نشهد الكثير منها هذه الأيام في العديد من بالد الإسلام .. بل سيصبح فرقاء من هذه الأمها أشداء على أمتهم رحماء على أعدانها .. ومتحالفين مع هؤلاء الأعداء !! .

إن "سفينة " الأمة الإسلامية تتناوشها الأمواج العاصفة فـــى محيــط عالمى أعلنت القرعونية والقارونية الغربية فيه الحــــرب الصليبيـــة علــــى الإسلام وأمته وحضارته وعالمه ..

وإن مذاهب هذه الأمة الإسلامية هـى " الألـواح " المكونـة لـهذه " السقينة " .. فهى لبنات عقــل الأمــة ووجدانــها ، المحركــة لعامتــها وجمهورها ..

<sup>(</sup>١) الفتح : ٢٩

وصدق رسول الله يَجَرُّ إذ يعلمنا منهاج الحفاظ على "سفينة الأمسة فيقول [ مثل القائم على حدود الله والعدهن فيها كمثل قوم استهموا فسي سفينة في البحر ، فأصاب بعضهم أسقلها وأصاب بعضهم أعلاها ، فكان الذين في أسفلها يصعدون فيستقون الماء فيصبون على الذين في أعلاها فقال الذين في أعلاها : لا تدعكم تصعدون فتؤذوننا ، فقال الذين في أعلاها : لا تدعكم تصعدون فتؤذوننا ، فقال الذين في أعلاها : فإننا ننقبها من أسفلها فنستقى . قال : [ أي الرسول على أخذوا على أيديسهم فمنعوهم نجوا جميعا ، وإن تركوهم غرقوا جميعا ] (ا) .

وهكذا يصنع "التكفير "عندما يخرق وحدة الأمة ، ويفكك مكونات "سفينتها "بينما نتتاوشها الأمواج والوصف في محيط قد أعلنت قاواه الكبرى الحرب الضروس على الإسلام والمسلمين .. ﴿ وَكَانَ وَرَاءَهُم ملك يَاخَذُ كُلُ سَفَيْنَة غُصِيًا ﴾ (١) .

لذلك .. ولمعالجة هذه النزعة الندميرية \_ نزعــة التكفـير لأهـل القبلة \_ ولمواجهة هذه الفتنة التي كانت قابعة في بطون بعــض الكتـب المذهبية .. وفي عقول بعض الذين برتزقون من التعصـــب المذهبـي \_ والتي أشاع الإعلام المعاصر بثورة الاتصالات \_ فاحشتها بيــن العامــة والجمهور .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري والترمذي والإمام أحمد .

<sup>(</sup>٢) الكيف: ٧٩ .

ولمعالجة هذه " النزعة .. وهذه الفتنة " يجب أن يتداعسى العلماء والمفكرون المر ابطون على ثغور وحدة الإسلام وأمنه وحضارته ..

وفى سبيل ذلك يصدر هذا الكتاب الذى نسأل الله سبحانه وتعالى : أن يتقبله خالصاً لوجهه .. وأن ينفع به .. إنه سبحانه أفضل مسئول وأكرم مجيب ،،،

### حتى يكون التقريب حقيقيًا

فى الحديث عن التقريب بين المذاهب الإسلامية ، هناك خلط بين المفاهيم المرادة من وراء المصطلحات التي يستخدمها الباحثون في هذا الميدان .. " فالتقريب " بين المذاهب غير " التوحيد " للمذاهب .. وكلاهما متميز عن " احتضان " جميع المذاهب والاستفادة من الملائم في أحكامها واجتهادات مجتهديها .

ثم إن " المذاهب قد يراد بها " المذاهب الفقهية " .. وقد يراد بها المذاهب الكلامية " الذلك ، لابد من البدء بتحديد وتحرير مضامين ومفاهيم كل مصطلح من هذه المصطلحات ..

- " فالتقريب " : هو الانطاق من تمايز المذاهب المتعددة والمختلفة ، والحفاظ على تمايزها واختلافها ، مع العدول عن نفى مذهب للمذاهب الأخرى ، بالتعصب لمذهب واحد ، ورفض ما عداه .. فهو \_\_ التقريب \_\_ تعايش بين المذاهب المختلفة ، مع اكتشاف الإطار العام الجامع لها ، ومناطق الاتفاق بينها ، وتحديد مناطق التمايز والاختلاف .
- أما " التوحيد " بين المذاهب : فإنه يعنى دمجها جميعًا في مذهب واحد ، ونفى قاعدة التعدد والتمايز والاختلاف ..
- وبين هذين المصطلحين ياتى " الاحتضان " والاستفادة من المذاهب المختلفة والمتمايزة ، باعتبارها اجتهادات إسلامية في إطار علم

واحد وحضارة واحدة ودين واحد ، والنظر إلى الأحكام التى أشرتها الاجتهادات المذهبية المختلفة باعتبارها التراث الواحد للأمة الواحدة ، ومن ثم الاستفادة بالملاتم منها ، الذي يلبى حاجات تحقيق المصالح والضرورات المتجددة بحكم تمايز الزمان والمكان وتتوع العادات والتقاليد والأعراف .. أي توسيع دائرة الترجيح بين الأحكام والاجتهادات من نطاق المذهب الواحد إلى جملة المذاهب كلها ومقهوم " الاحتضال" « هذا من الممكن أن يكون ثمرة من ثمرات " التقريب " ..

\* أما مصطلح " المذاهب " ، فإنه يطلق على المذاهب الفقهية ، التى هي علم الغروع واجتهادات الفقهاء في إطار الشريعة الإسلامية الواحدة التي هي وضع إليي ثابت عبر الزمان والمكان .. وقد يطلق هذا المصطلح " المذاهب " على المذاهب الكلامية ، أي التصورات والاجتهادات التي أبدعها علماء أصول الدين في إطار العقائد الإسلامية ، وخاصة " الألوهية " وصفات " الدات الإلهية " .. و " النبوات والرسالات " وما يتعلق بها من المعجزات .. و فلمفة العلاقة بين الحق والخلق " ، وما يتعلق بها من مكانة الإنسان في الكون ، وأفعال هذا الإنسان .. إلخ .. هذا عن ضبط مفاهيم ومضامين مصطلحات هذا المبحث من مباحث الفكر الاسلامي .

9 9 9

أما عن التاريخ الحديث للجهود والدعوات التى بذلت وقامت للتقريب بين المذاهب الفقهية الإسلامية بهدف الخروج من التعصب لواحد منها ضد ما عداه، والاستفادة من كل الاجتهادات فيها، لتلبية احتياجات التقسريع للمستحدات العصرية ، فلعل دعوة الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده (١٢٦٥ \_ ۱۳۲۲مـ / ۱۸۶۹ \_ ۱۹۰۵م ) في التقرير الذي كتب الإصلاح القضاء الشرعي \_ أن تكون أبرز هذه الدعوات في عصرنا الحديث ، الاحتضان كل مذاهب الفقه الإسلامي ، والاستفادة مــن اجتهاداتــها فــي القضاء والتقنين الحديث لفقه الشريعة الإسلامية .. فلقد كانت الدولة العثمانية ( ٦٦٩ \_ ٦٦٢ هـ \_ / ١٢٧٠ \_ ١٩٢٢ م) تاعز م المذهب الحنفي وحده ، وبفقهه وحده يحكم القضاء ويفتى المفتون في والاياتها ، رغم تمذهب الناس فيها بالمذاهب السنية الأربعة : \_ الحنفى .. والمالكى .. والشافعي .. والحنيلي .. وللمذهب النعنفي وحده تم التقنين في " مجلــة الأحكام العدلية " سنة ١٢٨٦هـ ، سنة ١٨٦٩م .. فلما درس الإمام محمد عبده حال القضاء الشرعي بمصر ، دعا في التقرير الذي كتبــــه \_ فــي نوقمبر سنة ١٨٩٩م \_ إلى إصلاح حال هذا القضاء وفقهه .. ودعا إلى احتضان كل المذاهب الفقهية والاستفادة من اجتهادات جميع مجتهديها ، لما في ذلك من فتح باب الاجتهاد بالترجيح بين الأحكام جميعها ، والتيسير على الناس ، وتلبية حاجات المستجدات (١) .

ولقد كانت حركة التقنين للفقه الإسلامي بمصر ، في مقدمة الحركات التي وضعت دعوة الإمام محمد عبده في الممارسة والتطبيق .. ففي التعديلات التي أدخلت على بعض مرواد قوانين الأسرة \_ الأحوال الشخصية \_ تمت الإستفادة من المذاهب الفقهية المختلفة ، بما في ذلك

 <sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ج٢، ص ٢٠٩ ـ ٢٨٨ .

المذهب الجعفري \_ للشيعة الاثنى عشرية \_ والمذهب الزيدي \_ للشبيعة الزيدية ...

ولما قامت مصر باصدار موسوعة الفقه الإسلامي \_ موسوعة جمال عبد الناصر \_ اعتمدت كل المذاهب الفقيية الموثقة مصادرها ، واحتصنت أحكامها واجتهادات مجتهديها جميعًا \_ وهي المذاهب السنية الأربعة .. مع المذهب الجعفري ، والمذهب الزيدي ، والمذهب الإبــــاضي ، والمذهـــب الظاهري . . فكانت " للفقه المصري " \_ إذا جاز التعبير \_ الريادة ف\_ انتهاج هذا الطريق ، الذي لا يكتفي ، فقط ، " بالتقريب " بيـــن المذاهــب الفقهية ، أي رفض التعصب لمذهب واحد ضد ما عداه ، و انما تجاوز " الموقف المصري " هذا " التقريب " إلى " احتضان " كل المذاهب ، والعمل على الاستفادة من الملائم الملبي لاحتياجات الأملة ومستجدات العصر من اجتيادات المذاهب الفقيية جميعها ..

وفي أربعينيات القرن العشرين ، قامت في مصر " جماعة التقريب بين المذاهب " مركزة جهودها على مذاهب السنة والشيعة الإمامية بوحـــه خاص . .

ولقد رأس هذه الجماعة الزعيم المصلح محمد علي علوبة باشا ( ۱۲۹۲ \_ ۱۲۷۵ ـ / ۱۸۷۵ \_ ۱۹۹۱م ) .. وكان في مقدمة مؤسسيها والعاملين في ميدان جهودها الفقهية والفكرية الأثمـــة والعلمــاء الأعلام: الشيخ عبد المجيد سليم ( ١٢٩٩ ـ ١٣٧٤هـ ) والشيخ محمد مصطفى المراغي ( ١٢٩٨ \_ ١٣٦٤هـ / ١٨٨١ \_ ١٩٤٥م ) والشيخ

مصطفی عبت السرازق ( ۱۳۰۲ ـ ۱۳۶۱هـ / ۱۸۹۰ ـ ۱۹۹۲م ) والشیخ محمود شلتوت ( ۱۳۱۰ ـ ۱۳۸۳هـ / ۱۸۹۳ ـ ۱۹۹۳م ) والشیخ محمد المدنسی ( ۱۳۱۰ ـ ۱۳۸۸هـ / ۱۹۰۷ ـ ۱۹۰۸ ـ ۱۹۰۸م ) والشیخ محمد المدنسی ( ۱۳۰۵ ـ ۱۳۸۸هـ / ۱۹۰۹ ـ ۱۹۹۸م ) والشیخ عبد العزیز عیسی ( ۱۳۲۷ ـ ۱۳۹۵هـ / ۱۹۰۹ ـ ۱۹۰۹م ) والشیخ حید العزیز عیسی ( ۱۳۲۷ ـ ۱۹۱۵هـ / ۱۹۰۹ ـ ۱۹۰۹م ) والشیخ مید سابق .. وغیرهم من أنمة علماء السنة .

كما ضمت هذه اللجنة \_ فى إطار "دار التقريب" \_ كوكبة من كبار علماء الشيعة الاثنى عشرية .. من مثل أية الله أفاحسين البروجردى .. والسيد محمد تقى الدين القمى \_ الذي تولى الأمانة العامة للجماعـة \_ والسيد محمد الحسينى أل كاشف الغطاء ، والسيد شرف الدين الموسوى .. والسيد محمد جواد مغنية ، والسيد صدر الدين شرف الدين .. وغيرهم .

وكانت مجلة 'رسالة الإسلام' لسان حال هذه الجماعة ، من أبرز المنابر الفكرية التى تجسدت فيها الجهود التى بذلت فى هذا اللون من التقريب بين المذاهب الإسلامية .. وفى إزالة الشبهات والعقبات من ميادين العلاقة بين السنة والشيعة على وجه الخصوص ..

كذلك كانت جهود الشيخ محمود شلتوت من أبرز ما تمخضت عنسه المتهادات هذا اللون من التقريب بين المذاهب الفقهية .. فلقد كتسب عن مقاصد هذه الدعوة ، وجهود هذه الجماعة فقال :

" إن دعوة التقريب هي دعوة التوحيد والوحدة ، هي دعوة السلام والإسلام .. كنت أود أن أستطيع تصوير فكرة الحرية المذهبية الصحيحة

المستقيمة على نهج الإسلام، والتى كان عليها الأئمة الأعلام فى تاريخنا الفقهى ، أولئك الذين كانوا يترفعون عن العصبية الضيقة ، ويرباون بدين الله وشريعته عن الجمود والخمول ، فلا يزعم أحدهم أنه أتى بالحق الذى لا ريب فيه ، وأن على سائر الناس أن يتبعوه ، ولكن يقول : " هذا مذهبى ، وما وصل إليه جهدى وعلمى ، ولست أبيسح لأحد تقليدى واتباعى دون أن ينظر ويعلم من أين قلت ما قلت ، فإن الدليل إذا استقام فهو عمدتى ، والحديث إذا صح فهو مذهبى " .

ولقد آمنت بفكرة التقريب كمنهج قويم ، وأسهمت منذ أول يسوم في جماعتها ، وفي وجوه نشاط دارها بأمور كثيرة ، ثم تهيأ لي بعد ذلك ، وقد عهد إلى بعنصب مشيخة الأزهر ، أن أصدرت فتواى في جواز التعبد على المذاهب الإسلامية الثابئة الأصول ، المعروف ألمتسادر ، المتبعة لسبيل المؤمنين ، ومنها مذهب الشيعة الإمامية الإثنا عشرية .. وقرت بهذه الفتوى عيون المؤمنين المخلصين الذين لا هدف لهم وقرت بهذه الفتوى عيون المؤمنين المخلصين الذين لا هدف لهم والمجادلات في شأنها وأنا مؤمن بصحتها ، ثابت على طرئها ، وأويدها في الحين بعد الحين فيما أبعث به من رسائل إلى المتوضعين ، أو أرد به على شبه المعترضين ، وفيما أنشئ من مقال ينشر أو حديث يداع أو بيان أدعو به إلى الوحدة والتماسك والاتفاق حصول أصول الإسلام ، ونسيان الضغائن والأحقاد ، حتى أصبحت والحمد لله حقيقة مقررة تجرى بين المسلمين مجرى القضايا المسلمة ، بعد أن كان المرجفون في

مختلف عهود الضعف الفكرى والخلاف الطائفى والنزاع السياسى، يثيرون فى موضعها الشكوك والأوهام بالباطل ، وها هو ذا الأزهر الشريف ينزل على حكم هذا المبدأ ، مبدأ التقريب بين أرباب المذاهب المختلفة ، فيقرر دراسة فقه المذاهب الإسلامية سنزها وشيعيها ، دراسة تعتمد على الدليل والبرهان ، وتخلو من التعصب لفلان وفلان " (١) .

لقد سئل الشيخ محمود شلتوت \_ وهو الإمام الأكبر شيخ الأزهر:
" إن بعض الناس يـــرى أنه يجـب علـى المسلم لكـى تقـع
عبادته ومعاملاته على وجه صحيح ، أن يقلـد أحـد المذاهـب الأربعـة
المعروفة ، وليس من بينها مذهب الشيعة ، فهل توافقون فضيلتكم على هذا
الرأى على إطلاقه فتمنعون تقليد مذهب الشيعة الإثنا عشرية مثلاً ؟ " .
فكان جواب الشيخ شلتوت على هذا السؤال :

'إن الإسلام لا يوجب على أحد اتباع مذهب معين ، بل نقول : إن لكل مسلم الحق في أن يقلد بادئ ذي بدء أي مذهب من المذاهب المنقولة نقلا صحيحًا ، والمدونة أحكامها في كتبها الخاصة ، ولمن قلد مذهبًا من هذه المذاهب أن ينتقل إلى غيره أي مذهب كان ولا حرج عليه في شئ .

<sup>(</sup>١) على عبد العظيم ( مشيخة الأزهر ) ج٢ ، ص١٨٨، ١٨٧ ، طبعة القاهرة سنة ١٢٩٨ ، منة ١٨٨٠ ، طبعة القاهرة سنة

إن مذهب الجعفرية ، المعروف بمذهب الشيعة الإمامية الإثنا عشرية ، مذهب يجوز التعبد به شرعا كسائر مذاهب أهل السنة ، فينبغى للمسلمين أن يعرفوا ذلك ، وأن يتخلصوا من العصبية بغير الحق لمذاهب معينة ، فما كان دين الله وما كانت شريعته تابعة لمذهب أو مقصورة على مذهب ، فالكل مجتهدون مقبولون عند الله تعالى ، يجوز للمن ليس أهلاً للنظر والاجتهاد \_ تقليدهم والعمل بما يقررونه في فقههم ، ولا فرق في ذلك بين العبادات والمعاملات ().

ذلك هو نص فتوى الشيخ شلتوت في التقريب بين المذاهب الفقهية .. وفي جواز التعبد والتعامل وفق أحكامها جميعًا دون تعصب لمذهب ضــــد ما عداه .. وجواز التعبد والتعامل ــ من قبل أهل الســـنة ــ وفــق فقــه المذهب الجعفري للشيعة الإمامية الإثنا عشرية على وجه التحديد ..

ورغم أن هذه الفتوى قد وجدت صدى عظيمًا وواسعًا ومستمرًا في الدوائر الشيعية ، ورفعت من مقام الشيخ شلتوت في هذه الدوائر ، حتى لقد تم الاحتفال به وبأية الله البروجردى \_ في طهران سنة ٢٠٠١م ، ولقد ترجم علماء الشيعة فتواه هذه إلى مختلف اللغات .. إلا أنه لم تصدر فتوى مناظرة لها من أى مرجع من مراجع الشيعة ، ولم يفت واحد من هر لاء العلماء الأعلام بجواز تعبد وتعامل المسلم الشيعي وفق فقه المذاهب الفقهية السنية ، حتى يكون التقريب متبادلاً بين الأطراف المتعددة ، وليسس مسن طرف واحد لحساب الطرف الثاني !..

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ج٢ ، ص ١٨٨ .

بل إن دستور الجمهورية الإسلامية الإيرانية الصادر بعد الشورة الإسلامية ـ قد ذهب إلى الحد الذي جعل المذهب الجعفري وحده هو مذهب الدولة ، ونص على أن المادة التي تقرر ذلك لا يجوز تغييرها فيما يطرأ على مواد هذا الدستور من تغييرات! .. الأمر الذي يجعل قضية التقريب بين المذاهب الفقهية قائمة على ساق واحدة ، ومن طرف واحد حتى كتابة هذه السطور! ..

9 8 5

وإذا كانت لذا من ملاحظات على هذه الجهود العلمية العظيمة التي بذلتها جماعة التقريب بين المذاهب الإسلامية ، والتي أثمرت ثمرات طبيعة في ميدان التقريب بين السنة والشيعة و هي الجهود التي يحاول مواصلاتها قدر الإمكان ، وعلى نحو من الأنحاء " المجمع العالمي للتقريب بين المذاهب " بطهران و فإن هذه الملاحظات يمكن إجمالها في هذه النقاط:

أولاً: إن توجيه جهود التقريب بين المذاهب الإسلامية إلى التقريب بين المذاهب الإسلامية إلى التقريب بين المذاهب الفقيية ، هو جهاد في غير الميدان الحقيقي الأولى بالجهاد .. أو \_ على أحسن الفروض \_ هو جهاد في الميدان الأسهل ، الذي لا يمثل المشكلة الحقيقية في الخلافات بين المذاهب الإسلامية ..وبين السنة والشيعة على وجه التحديد \_ فالفقه هو علم الفروع .. وكلما زاد الاجتهاد والتجديد في الفقه الإسلامي كلما تمايزت الاجتهادات في الأحكام الفقهيسة .. فقت الأفاق أمام تمايزات الاجتهادات هو الذي يحرك العقل الإسلامي المجتهد،

وليس التقريب \_ فضلاً عن التوحيد لهذه الاجتهادات \_ فقط نريد احتضان الاجتهادات المذهبية والفقهية المتنوعة ،والاستفادة بالملائم مـن احكامـها للتيمير على الناس ، ولمواكبة المستجدات ..

وثانيا: إن الفقه هو علم الفروع .. وتمايز الاجتهاد فيه واختلف المجتهدين في أحكامه لم يكن في يوم من الأيام يمثل مشكلة لوحدة الأمة ، بل كان مصدراً غنيا وثراء للعقل الفقهي والواقع الإسلامي على السواء .. وفي الفقه كان الأئمة والعلماء ، والمختلفون في المذاهب ، ينتلمذ الواحد منهم على من يخالفه في المذهب أ.. بل ورأينا في تراثنا من العلماء الأعلام من يجمع المذاهب المتعددة في فقهه وعطائه ، فيفتي وفق مذهب ، ويقضى وفق مذهب المتعددة في فقهه علمه ومريديه ! .

فاختلاف المذاهب الفقهية هو ظاهرة صحية في الفكر الإسلامي ، وهو مصدر من مصادر الغني والثراء لهذا الفقه ، ولا يمثل أية مشكلة لوحدة أمة الإسلام .. ومن ثم ، فليس هو الميدان الحقيقي والأولى للجهاد الفكري في النقريب بين مذاهب المسلمين ..

وثالثًا: إن الميدان الذي كان ولا يزال يمثل مشكلة لوحدة الأمة التي هي فريضة إلهية وتكليف قرآني - هو ميدان بعض الاجتهادات المذهبية في المذاهب الكلامية الإسلامية .. وعلى وجه التحديد أحكام "التكفير "و" التفسيق" التي نجدها في تسرات هذه المذاهب والتسي ارتبطت بقضية الإمامة على سبيل الحصر والتحديد .. إن اختلاف مذاهب الفقه \_ السنية والشيعية \_ حول " نكاح المتعة " مثلا ، لا يمثل مشكلة تقصم وحدة الأمة الإسلامية .. لكن الاجتهادات التى تكفر الصحابة الذين أخروا خلافة على بن أبى طالب هى التى تهدد وحددة الأمة منذ عصر الخلافة وحتى هذه اللحظات ..

ومثلها الاجتهادات التي تكفّر الشيعة في بعض كتب التراث السني ، كما هو الحال عند شيخ الإسلام ابن تيمية (٦٦١ \_ ٨٧٢٨ \_ / ١٣٦٢ \_ ١٣٢٨م) وبعض الأثمة " السلفيين " ويضاف إلى هذه المساتل بعض الأراء التي توهم التجسيد والتشبيه للذات الإلهية .. وبعض المواقف الحادة في ميدان التصوف والصوفيين .

فالتقريب بين المذاهب ، والذي يمثل الميدان الحقيقي للجهاد الفكري المطلوب ، هو الذي يوحد الأمة في الأصول والثوابيت ، وفي أمهات العقائد والمسائل الفكرية .. وهذا هو ميدان علم الكلام .. والجهد التقريبي للعقائد والمطلوب \_ هو نزع " الألغام الفكرية \_ التكفيرية " التي تقصم وحدة الأمة بالتكفير لفريق من الفرقاء أو مذهب من المذاهب ، لأن التكفير هو نفى للآخر ، يقصم وحدة الأمة .. وهو خطر لا علاقة له بالفقه ، الذي هو علم الفروع ، ولا بالاجتهادات والاختلاقات الفقهية ، التي المأمة كلها في تطبيق هذه الأحكام ..

\* وإذا كانت هذه " الألغام الفكرية ــ التكفيرية " ، التى تتغذى بـــها وعليها عقول قطاعات من العلماء في بعض الحوزات العلمية ، وفي بعض ١ تحديد نطاق هذه " الألغام الفكرية التكفيرية " وأغلبها \_ لحسن الحظ \_ تابع من نقل القضايا الخلافية من نطاق " الفروع " السي نطاق " أصول الاعتقاد " ، وتحويلها \_ من ثم \_ إلى عوامل " نفى .. وتكفير " للمخالفين ...

١ اعتماد منهاج وسنة التدرج في تطبيق خطـــة إزالــة هـذه " الألغام الفكرية ــ التكفيرية " من الكتب التراثية ، وخاصة الــذى يــدرس منها في الحوزات العلمية والجامعات الإســـلامية ، وذلــك بحذفــها مــن الطبعات الجديدة لكتب التراث هذه .. وفق المنهاج المتعارف عليه فــــى " تهذيب " كتب التراث ..

٣— الاتفاق: في إطار حركة التقريب بين المذاهب الإسلامية على منع تدريس هذه " الاجتهادات التكفيرية " في الحوزات والجامعات الإسلامية التي تكون عقول العلماء في مختلف بلاد الإسلام ولنا في منهاج الأزهر الشريف النموذج والقدوة في هذا الميدان ، فهو يحتضن كل مذاهب الأمة \_ الفقهية والكلامية \_ سلفها وخلفها على حد سواء ، مع استبعاد التكفير والتفسيق لأي مذهب من المذاهب أو فرقة من الفرق الإسلامية ، حفاظًا على وحدة الأمة ، التي هي فريضة إلهية ، تعلو فوق اجتهادات المجتهدين ومذاهب المتمذهبين ...

وصدق الله العظيم في قوله : ﴿ إِن هَذَه أَمَتَكُم أُمَّهُ وَاحَدَةً وَأَنَا رَبِكُــم فاعيدون ﴾ (١) .

ذلك هو الميدان الحقيقى للجهاد الفكرى فى التقريب بين المذاهب الإسلامية .. إنه علم الكلام .. علم الأصول فى الاعتقاد .. وليس علم الفقه والمذاهب الفقهية ، التى تتخصص فى الفروع ، واختلافاتها رحمة واسمعة ولا تفسد الود بين المسلمين ..

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٩٢ .

لأهل السنة والجماعة \_ الذين يمثلون ٩٠% من المسلمين \_ موقف واضح وحاسم وثابت في رفض التكفير لمن يشهد أن لا إله إلا الله محمد رسول الله ، ما دام قائمًا بحقوق هذه الشهادة ،التي هي شعار الإسلام .. العاصمة للدماء والأموال والحقوق ."

وعن هذا الموقف الواضح والحاسم والثابت يعبر حجة الإسلام أبو حامد الغزالى ، فيقول : " واعلم أن حقيقة الكفر والإيمان وحدهما ، والحق والضلال وسرهما ، لا ينجلى للقلوب المدنسة بطلب المال والجاد وحبهما . بل إنما ينكشف ذلك لقلوب طهرت عن وسخ أو ضار الدنيا أولا ، ثم صقلت بالرياضة الكاملة ثانيا ، ثم نورت بالذكر الصافى ثالثا ، ثم غذيت بالفكر الصائب رابعا ، ثم زينت بملازمة حدود الشرع خامسا ، متى فاض عليها النور من مشكاة النبوة ، وصارت كأنها مرآة مجلوة ، وصار مصباح الإيمان في زجاجة قلبه مشرق الأنوار ، يكاد زيته يضيئ ولو لم تمسسه نار .

وأنّى تتجلى أسرار الملكوت لقــوم إلهـهم هواهـم ، ومعبودهـم سلاطينهم ، وقبلتهم دراهمهم ودنــانيرهم ، وشــريعتهم ، رعزنتــهم ، وإرادتهم جاههم وشهواتهم ، وعبادتهم خدمتــهم أغنياءهم ، وذكرهــم وساوسهم ، وكنزهم سواسهم ، وفكرهم استنباط الحيل لما تقتضيه حُشمتهم ؟ .

فهؤلاء من أين تتميز لهم ظلمة الكفر من ضياء الإيمان ؟ أبالهام الهي ولم يفرغوا القلوب من كدورات الدنيا لقبولها ؟ أم بكمال علمي ، وإنما بضاعتهم في العلم مسألة النجاسة وماء الزعفران وأمثالهما ؟

هيهات هيهات : هذا المطلب أنفس وأعز من أن يُدرك بالمنى ، أو يُنال بالهوينا ، فاشتغل أنت بشائك ، ولا تضيع فيهم بقية زمانك فأعرض عن من تولى عن ذكرنا ولم يرد إلا الحياة الدنيا \* ذلك مبلغهم من العلم إن ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهدو أعلم بمن المقدى ﴾ (١) .

 " .. ولعلك إن أنصفت عامت أن من جعل المحق وقفًا على واحد من النَظَار بعينه فهو إلى الكفر والتناقض أقرب .

أما الكفر ، فلأنه نزله منزلة النبى المعصوم مـــن الزلــل ، الــذى لا يثبت الإيمان إلا بموافقته ، ولا يلزم الكفر إلا بمخالفته .

وأما التناقض ، فهو أن كل واحد من النظار يوجب النظر ، وأن لا ترى في نظرك إلا ما رأيت ، وكل ما رأيته حجة ، وأى فرق بين مسن

يقول : قلدنى فى مجرد مذهبى ، وبين من يقول : قلدنسى فسى مذهبسى ودليلى جميعًا ؟ وهل هذا إلا التناقض ؟

" (و) لعلك تشتهى أن تعرف حد الكفر بعد أن تتناقض عليك حدود أصناف المقلدين ، فاعلم أن شرح ذلك طويل ، ومدركه غامض ، ولكنسى أعطيك علامة صحيحة فتطردها وتعكسها لتتخذّها مطمح نظرك وترعوى بسببها عن تكفير الفرق وتطويل اللسان في أهل الإسلام وإن اختلفت طرقهم ، ما داموا متمسكين بقول لا إله إلا الله محمد رسول الله ، صادقين بها ، غير مناقضين لها ، فأقول :

والإيمان : تصديقه في جميع ما جاء به .

المالية الموالية الم

المسلط يرصا ، صود الخطر في اللهن المسلط يوس مراك سند الخطر المسلط و الرحالات المسلط و المسلط

وهذا لأن الكفر حكم شرعى ، كالرق والحرية مثلاً ، إذ معناه وها المحالة المحالة

" .. ولا ينجيك .. إلا أن تعرف حد التكذيب والتصديق وحقيقت هما فيه ، فينكشف لك غلو هذه الفرق وإسرافها في تكفير بعضها بعضا .

فأقول: التصديق إنما يتطرق إلى الخدير ، بسل إلى المخدير ، وحقيقته: الاعتراف بوجود ما أخير الرسول على عدن وجدود . إلا أن للوجود خمس مراتب ، ولأجل الغفلة عنها نسبت كل فرقة مخالفها إلى التكذيب ، فإن الوجود ذاتى ، وحسنى ، وخيالى ، وعقلى ، وشبهى ، فمن اعترف بوجود ما أخير الرسول عليه الصلاة والسلام ، عن وجوده بوجه من هذه الوجود الخمسة فليس بمكذب على الإطلاق ..

واعلم أن كل من نزل قولاً من أقوال صاحب الشرع على درجة من هذه الدرجات فهو من المصدقين ، وإنما التكذيب : أن ينفى جميع

<sup>(</sup>والمكينة فاريد وقول البيدة النبية والمناس والتوسط المناس والتوسط التوسط التو

<sup>(</sup>١) (فيصل التفرقة) ، صدة،٥ ،

ولا يلزم كفر المتأولين ، وما من فرقة من أهل الإسلام إلا وهو مضطر إليه . فأبعد الناس عن التأويل أحمد بن حنبل رحمة الله عليه ، وأبعد التأويلات عن الحقيقة وأغربها أن تجعل الكلام مجازاً أو استعارة ، وهو الوجود العقلى والوجود الشبهى ، والحنبلى مضطر إليه ، وقائل به ، فقد سمعت الثقات من أئمة الحنابلة ببغداد يقولون إن أحمد بن حنبل رحمه الله صرح بتأويل ثلاثة أحاديث فقط . . لأنه لم يكن ممعنا في النظر العقلى .

والأشعرى والمعتزلى لزيادة بحثهما ، تجاوزًا إلى تـــــأويل ظواهـــر كثيرة ، وأقرب الناس إلى الحنابلة فى أمور الآخرة الأشعرية ــــ وفقهم الله ـــ فإنهم قرروا فيها أكثر الظواهر إلا يسيرًا والمعتزلة أشد منهم توغلاً فى التاويلات .. (١) .

ومن الناس من يبادر إلى التأويل بغلبات الظنون من غير برهان قاطع ، ولا ينبغى أن يبادر أيضا إلى كفره في كل مقام ، بل ينظر فيه ، فإن كان تأويله في أمر لا يتعلق بأصول العقائد ومهماتها فلا نكفره .. ولعل الظن في مثل هذه الأمور التي لا تتعلق باصول الاعتقاد يجرى مجرى البرهان في أصول الاعتقاد فلا يكفر فيه ولا يبدع .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، صــه ، ٩ ، ١٠ .

نعم ، إن كان فتح هذا الباب يؤدى إلى تشويش قلوب العوام فيبدد عبه . . وأما ما يتعلق من هذا الجنس بأصول العقائد المهمة فيجب تكفير من يغير الظاهر بغير برهان قاطع ، كالذى ينكر حشر الأجساد ، وينكر العقوبات الحسية في الأخرة بظنون وأوهام واستبعادات من غير برهان قاطع ، فيجب تكفيره قطعًا ، إذا لا برهان على استحالة رد الأرواح إلى الأجساد ، وذكر ذلك عظيم الضرر في الدين ، فيجب تكفير كل من تعلق به ، وهو مذهب أكثر الفلاسفة .

وكذلك يجب تكفير من قال منهم إن الله تعالى لا يعلم إلا نفسه ، أو لا يعلم إلا الكليات ، فأما الأمور الجزئية المتعلقة بالأشخاص فلل يعلمها ، لأن ذلك تكذيب للرسول يَنْفُقُ قطعًا ، وليس من قبيل الدرجات التي ذكرناها في التأويل ..

والزندقة المطلقة : أن تنكر أصل المعاد عقايًا وحسيًا ، وتنكر الصائع للعالم أصلاً ورأسًا .

وأما إثبات المعاد بنوع عقلى مع نفسى الآلام واللذات الحسية ، وإثبات الصانع مع نفى علمه بتفاصيل العلوم فهى زندقة مقيدة بنوع اعتراف بصدق الأنبياء (١) .

" .. وأعلم أن شرح ما يكفر به وما لا يكفر به يستدعى تفصيلاً
 طويلاً .. فاقنع الآن بوصية وقانون :

(A)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، صـــ١٢ ـــ ١٥ .

أما الوصية فأن تكف لسائك عن أهل القبلة ما أمكنك ما داسوا قاتلين لا إله إلا الله محمد رسول الله ، غير مناقضين لها ، والمناقضية : تجويزهم الكذب على رسول الله على بعدر أو غير عذر ، فإن التكفير فيه . خطر ، والسكوت لا خطر فيه .

وأما القانون : فهو أن تعلم أن النظريات قسمان ، قسم يتعلق بأصول القواعد ، وقسم يتعلق بالفروع ، وأصول الإيمان ثلاثة : الإيمان بالله ، وبرسوله ، وباليوم الآخر ، وما عداه فروع .

وأعلم أنه لا تكفير في الفروع أصلاً إلا في مسالة واحدة وهسى أن ينكر أصلاً دينيًا علم من الرسول يَظْنُ بالتُواتر ، ولكن في بعضها تخطئة ، كما في الفقهيات ، وفي بعضها تبديع ، كالخطأ المتعلق بالإمامة وأحسوال الصحابة .

وأعلم أن الخطأ في أصل الإساسة وتعينها وشروطها وما يتعلق بها لا يوجب شئ منه التكفير .. ولا يلتفت إلى قوم يعظمون أسر الإساسة ويجعلون الإيسان بالإسام مقرونا بالإيمان بالله وبرسوله ولا إلى خصومهم المكفرين لهم بمجرد مذهبهم في الإسامة ، فكل ذلك إسراف ، إذ ليس في واحد من القولين تكذيب للرسول على أصلاً ، ومتى وجد التكذيب وجب التكفير وإن كان في القروع ..

نعم ، لو أنكر ما ثبت بأخيار الآحاد فلا يلزمه به الكفر ، ولو أنكر ما ثبت بالإجماع فهذا فيه نظر ، لأن معرفة كون الإجماع حجة قاطعة فيه غموض يعرفه المحصلون لعلم أصول الفقه .. فهذا حكم الفروع .

الدوم و لمارو ا

27.

The state of the s

وأما الأصول الثلاثة ، وكل ما لا يحتمل التأويل في نفسه ، وتواتر نقله ، ولم يتصور أن يغوم برهان على خلافه فمخالفته تكذيب محض (١).

> بارعة المثلقير

ولا ينبغى أن يُظن أن التكفير ونفيه ينبغى أن يُدرك قطعًا فى كل مقام ، بل التكفير حكم شرعى يرجع إلى إباحة إلمال وسفك الدم والحكم بالخلود فى النار ، فمأخذه كمأخذ سائر الأحكام الشرعية فتارة يُدرك بيقين وتارة بظن وتارة يُتردد فيه ومتى حصل تردد فالوقف فيه عن التكفير أولى ، والمبادرة إلى التكفير إنما يغلب على طباع من يغلب عليهم الجهل .

ولابد من التنبيه على قاعدة أخرى ، وهو أن المخالف قد يخالف نصا متواترًا ويزعم أنه مؤول ، ولكن ذكر تأويله لا انقداح له أصلاً في اللسان ، لا على بعد ولا على قرب ، فذلك كفر ،وصاحبه مكذب وإن كلن يزعم أنه مؤول ، مثاله : ما رأيته في كلام بعض الباطنية أن الله تعالى واحد بمعنى أنه يعطى الوحدة ويخلقها ، وعالم بمعنى أنه يعطى العلم لغيره ويخلقه ، وموجود بمعنى أنه يوجد غيره ، وأما أن يكون واجدا في نفسه وموجودا وعالما على معنى اتصافه فلا ، وهذا كفر صراح ، لأن حمل الوحدة على إيجاد الوحدة ليس من التأويل في شئ ، ولا تحتمله لغة العرب أصلا ، ولو كان خالق الوحدة يسمى واحدا لخلقه الوحدة على منا وأربعا لأنه خلق الأحداد أيضاً . فأمثلة هذه المقالات تكذيبات تسمى عن التأويل أنه المقالات تكذيبات عن المناويلات ..

ومعرفة ما يقبل التأويل وما لا يقبل التأويل ليس بالهين ، بل لا يستقل به إلا الماهر الحاذق في علم اللغة ، العارف بأصول اللغة ، ثم بعادة العرب في الاستعمال في استعاراتها وتجوزاتها ومنهاجها في ضروب الأمثال(١).

وإن ما لا يعظم ضرره في الدين فالأمر فيه سهل وإن كان القــول شنيعًا وظاهر البطلان ، كقول الإمامية المنتظرة إن الإمـام مختف فــي سرداب فإنه ينتظر خروجه ، فإنه قول كاذب ظاهر البطلان ، شنيع جدا ، ولكن لا ضرر فيه على الدين ، إنما الضرر على الأحمق المعتقد لذلك ، إذ يخرج كل يوم من بلده لاستقبال الإمام حتى يدخل فيرجع إلى بيته خاسفا ــوهذا مثال ــ والمقصود : أنه لا ينبغي أن يُكفر بكل هذيان وإن كـان ظاهر البطلان .

فإذا فهمت أن النظر في التكفير موقوف على جميع هذه المقامسات التي لا يستقل بآحادها المبرزون ، علمت أن العبادر إلى تكفير من يخالف الأشعري (١) أو غيره ، جاهل مجازف . وكيف يستقل الفقيه بمجرد الفقه بهذا الخطب العظيم ؟! وفي أي ربع من أربساع الفقه يصادف هذه العلوم ؟! فإذا رأيت الفقيه الذي بضاعته مجرد الفقه يخوض في التكفير والتضليل فأعرض عنه ولا تشغل به قلبك ولسانك ، فإن التحدي بالعلوم

 <sup>(</sup>۲) هو أبو الحسن الأتنعرى (۲۹۰ ـ ۲۲۶هـ / ۸۷۴ ـ ۹۳۶م) إمام أهمال المسنة والجماعة .. والأشعرية مع الماتريدية \_ نسبة إلى المساتريدي ( ۳۳۳هـ / ۱۹۶۶م) يمثلون الجمهور الغالب من أهل السنة والجماعة .

غريزة في الطبع لا يصبر عنه الجهال ، ولأجنه كثر الخلاف بين الناس ، ولوينك من الأيدى من لا يدرى لقل الخلاف بين الخلق (١) .

والحق الصريح أن كل من اعتقد ما جاء به الرسول عليه الصلاة والسلام واشتمل عليه القرآن اعتقاداً جزما فهو مؤمن وإن لم يعرف أدلته ، بل الإيمان المستفاد من الدليل الكلامي ضعيف جداً ، مشرف على الزوال بكل شبهة (١) .

وأتا أقول:

إن الرحمة تشمل كثيرًا من الأمـــم الســائفة ، وإن كـــان أكـــثر هم يُعرضون على النار إما عرضة خفيفة حتى في لحظة أو ساعة وإما فــــى مدة حتى يُطلق عليهم اسم بَعث النار .

بل أقول : إن أكثر نصارى الروم والترك في هذا الزمان تشمليم الرحمة إن شاء الله تعالى ، أعنى الذين هم في أقاصي الروم والترك ولم تبلغهم الدعوة ، فإنهم ثلاثة أصناف :

صنف لم يبلغهم اسم محمد ﷺ أصلاً ، فهم معذورون .

وصنف بلغهم اسمه ونعته وما ظهر عليه من المعجزات ، وهم المجاورون لبلاد الإسلام والمخالطون لهم ، وهم الكفار الملحدون .

وصنف ثالث بين الدرجئين ، بلغهم اسم محمد و ولم يبلغهم نعت. وصفته بل سمعوا أيضًا \_ منذ الصبا \_ أن كذَّابا ملبَسًا اسمه محمد ادعى النبوة ، كما سمع صبياننا أن كذابا يقال له المقفع (١) بعثه الله تحدى بالنبوة كاذبًا ، فهؤ لاء عندى في معنى الصنف الأول ، فإنهم مع أنهم سمعوا اسمه سمعوا ضد أوصافه ، وهذا لا يحرك داعية النظر في الطلب ..

وأما سائر الأمم ، فمن كذّبه بعد ما قرع سمعه التواتر عن خروجه وصفته ومعجزته الخارقة للعادة ، كشق القمر ، وتسبيح الحصى ، ونبسع الماء من بين أصابعه ، والقرآن المعجز الذي تحدى به أهسل الفصاحة وعجزوا عنه ، فإذا قرع ذلك سمعه فأعرض عنه وتولى ولم ينظر فيه ولم يتأمل ولم يبادر إلى التصديق ، فهذا هو الجاحد الكاذب ، وهسو الكافر ، ولا يدخل في هذا أكثر الروم والترك الذين بعسدت بلادهم عسن يسلاد المسلمين .

<sup>(</sup>١) أى عبد الله بن المققع ( ١٠٦ – ١٠٢هـ / ٢٢٤ – ٢٥٩م ) اتهم بالزندقة ، وقتلـ... المهدى العباسي – في البصرة – في ولاية أميرها سفيان بن معاوية المهلبي .

وإن انبعث الداعية فقصر في الطلب ، فهو أيضًا كفر ، بل ذو الإيمان بالله واليوم الآخر من أهل كل ملة لا يمكنه أن يفتر عن الطلب بعد ظهور المخايل بالأسباب الخارقة للعادة .

فإن اشتغل بالنظر والطلب ولم يقصر فأدركه المصوت قبل تمام التحقيق فهو أيضًا مغفور له ، ثم له الرحمة الواسعة ، فاستوسع رحمة الله تعالى ولا تزن الأمور الإلهية بالموازين المختصرة الرسمية ..

والمخلدون في النار بالإضافة إلى الناجيين والمخرجين منها في الآخرة نادر ، فإن صفة الرحمة لا تتغير باختلاف أحوالنا ، وإنما الدنيا والآخرة عبارتان عن اختلاف أحوالك ، ولولا هذا لما كان لقوله عليه الصلاة والسلام معنى حيث قال : "أول ما خط الله في الكتاب الأول : أنا الله لا إله إلا أنا ، سبقت رحمتى غضبي " فمن شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله فله الجنة ..

فأبشر برحمة الله وبالنجاة المطلقة إن جمعت بين الإيمان والعمل الصالح ، وبالهلاك المطلق إن خلوت عنهما جميعًا ، وإن كنت صاحب يقين في أصل التصديق وصاحب خطأ في بعض التأويل أو صاحب شك فيهما أو صاحب خلط في الأعمال فلا تطمع في النجاة المطلقة " (١) .

" .. واعلم أن للفرق في ( التكفير ) مبالغات وتعصبات ، فربما انتهى بعض الطوانف إلى تكفير كل فرقة سوى الفرقة التي يعتزى إليها .

الغرص

<sup>(</sup>١) ( فيصل التفرقة ) ، صــ٢٢ ــ ٢٥ .

فإذا أردت أن تعرف سبيل الحق فيه فاعلم قبل كل شـــــــن أن هـــذه مسألة فقهية ، أعنى الحكم بتكفير من قال قولا وتعـــاطى فعــلا، فإنــها تارة تكون معلومة بأدلة سمعية ، وتــارة تكـون مظنونــة بالاجتــهاد ، ولا مجال لدليل العقل فيها البتة (۱) .

فإذا تقرر هذا الأصل ، فقد قررنا في أصول الفقه وفروعه أن كــــل
حكم شرعى يدعيه مدع فإما أن يعرفه بأصل من أصول الشرع من إجماع
أو نقل أو بقياس على أصل . وكذلك كون الشخص كافرًا ، إما أن يُـــدرك
بأصل أو بقياس على ذلك الأصل .

الرتبة الأولى : تكذيب اليهود والنصارى وأهل الملك كالهم من المجوس وعبدة الأوثان وغيرهم ، فتكفيرهم منصوص عليه في الكتاب ، ومجمع عليه بين الأمة ، وهو الأصل ، وما عداه كالملحق به .

الرتبة الثانية : تكذيب البراهمة المنكرين لأصل النبوات ، والدهرية المنكرين لصانع العالم ، وهذا ملحق بالنصوص بطريق الأولى ، لأن هؤلاء كذّبوه وكذّبوا غيره من الأنبياء \_ أعنى البراهمة \_ فكانوا بالتكفير أولى من النصارى والبهود ، والدهرية أولى بالتكفير من البراهمة ، لأنهم

 <sup>(</sup>١) أبو حامد الغزالي ( الاقتصاد في الاعتقاد ) ، صــ ١٤١ ، طبعــة مكتبــة صبيــح ــ
 ضمن مجموعة ــ القاهرة ، بدون تاريخ .

أضافوا إلى تكذيب الأنبياء إنكار المُراسل ، ومن ضرورية إنكار النبوة . ويلتحق بهذه الرئبة كل من قال قولاً لا يثبت النبوة في أصلها ، أو نبوة نبينا محمد على الخصوص إلا بعد بطلان قوله .

الرتبة الثالثة: الذين يصدّقون بالصائع والنبوة، ويصدقون النبسى ولكن يعتقدون أموراً تخالف نصوص الشرع، ولكن يقولسون إن النبسى محق، وما قصد بما ذكره إلا صلاح الخلق، ولكن لم يقدر على التصريح بالحق لكلال أقهام الخلق عن دركه، وهؤلاء هم الفلاسفة، وهؤلاء يجب تكفيرهم في ثلاثة مسائل، وهي : "

إنكارهم لحشر الأجساد والتعذيب بالنار والتتعيم في الجنه بالحور العين والمأكول والمشروب والملبوس ، والأخرى قول يم ان الله لا يعلم الجزئيات وتفصيل الحوادث وإنما يعلم الكليات ، وإنما الجزئيات تعلمها الملائكة السماوية .

والثَّالثَّة قولهم إن العالم قديم ، وأن الله تعالى منقدم على العالم بالرئبة مثل تقدم العلة على المعلول ، وإلا فلم تر في الوجود إلا متساويين .

وهؤلاء إذا أوردوا عليهم آيات القرآن زعموا أن اللذات العقلية تقصر الأفهام عن دركها ، فمثّل لهم ذلك بالذات الحمية . وهذا كفر صريح ، والقول به إبطال لفائدة الشرائع ومد لباب الاهتداء بنور القرآن وأستبعاد الرشد من قول الرسل ، فإنه إذا جاز عليهم الكذب لأجل المصالح بطلت الثقة بأقوالهم ، فما من قول يصدر عنهم إلا ويتصور أن يكون كذبا ، وإنما قالوا ذلك لمصلحة .

( فإن قيل ) : فلم قلتم ، مع ذلك ، بأنهم كفرة ؟

قلتا : لأنه عرف قطعًا من السُرع أن من كذّب رسول الله فهو كافر ، وهؤلاء مكذّبون ، ثم معللون للكذّب بمعاذير فاسدة ، وذلك لا يخرج الكلام عن گونه كذبا .

الرتبة الرابعة: المعتزلة والعشبهة والفرق كلها \_ سوى الفلاسفة وهم الذين يصدقون ، ولا يجوزون الكذب لمصلحة وغير مصلحة ولا يشتغلون بالتعليل لمصلحة الكذب ، يل بالتأويل ، ولكنهم مخطئون في التأويل ، فهولاء أمرهم في محل الاجتهاد ، والذي ينبغي أن يمين المحصل إليه ، الاحتراز من التكفير ما وجد إليه سبيلا ، فابن استباحة الدماء والأموال من المصلين إلى القبلة المصرحين بقول لا إله إلا الله محمد رسول الله خطأ ، والخطأ في ترك ألف كافر في الحياة أهون مسر

وهذه الفرق منقسمون إلى مسرفين وغلاة وإلى مقتصدين بالإضاف البهم ، ثم المجتهد الذي يرى تكفير هم قد يكون ظنه في بعضض المسائل وعلى بعض الفرق أظهر ، وتقصيل أحاد ثلك المسائل يطول ، تسم يتسير الفتن والأحقاد ، فإن أكثر الخانضين في هذا إنما يحركهم التعصب واتباع الهوى دون النظر للدين .

ودليل المنع من تكفيرهم أن الثابت عندنا بالنص تكفير المكتب للرسول ، وهؤلاء ليسوا مكذبين أصلاً ، ولم يثبت لنا أن الخطا فك التأويل موجب للتكفير ، فلابد من دليل عليه ، ويثبت أن العصمة مستفادة من قول لا إله إلا الله قطعًا ، فلا يدفع ذلك إلا بقاطع ، وهذا القدر كاف

12 pli

فى التنبيه على أن إسراف من بالغ فى التكفير ليس عن برهان ، فإن البرهان إما أصل أو قياس على أصل ، والأصل هو التكذيب الصرياح ، ومن ليس بمكذب فليس فى معنى المكذب أصلاً ، فيبقى تحت عموم العصمة بكلمة الشهادة .

الرئية الخامسة : من ترك التكذيب الصريح ولكن ينكر أصلاً مـــن أصول التَّر عيات المعلومة بالتواتر من رسول الله الله عيات القائل: الصلوات الخمس غير ولجبة ، فإذا قرئ عليه القرآن والأ ار قال لست أعلم صدر هذا من رسول الله ، فلعلم غلط وتحريف ، وكمن يقــول أنــا معثر ف يوجوب الحج ، ولكن لا أدر ي أين مكة و أين الكعيمة و لا أدر ي أن البلد الذي تستقبله الناس ويحجونه هلي هي البلد التي حجها النبي عليه الصلاة والسلام ووصفها القرآن ، فهذا أيضنا ينبغي أن يحكم بكفره لأنـــه مكذب ولكنه محترز عن التصريح، وإلا فالمتواترات تشترك في دركها العوام والخواص .. إلا أن يكون هذا الشخص قريب عهد بالإسلام ، ولـم يتواتر عنده بعد هذه الأمور فيمهله إلى أن يتواتر عنده ، ولسنا نكفرره لأنه أنكر معلومًا بالتواتر ، وأنه لو أنكر غزوة من غـــزوات النبــي ﷺ المتواترة ، أو أنكر وجود أبي بكر وخلافته لم يلزم تكفيره ، لأنه ليـــس تكذيبًا في أصل من أصول الدين مما يجب التصديق به ، بخـــلاف الحــج والصلاة وأركان الإسلام ولسنا نكفره بمخالفة الاجماع .. لأن الشب كثيرة في كون الإجماع حجة قاطعة ، وإنما الإجماع عبارة عن التطابق على رأى نظرى (١) .

0 9 9

هكذا رأينا جمهور أهل السنة والجماعة \_ بلسان حجة الإسلام أبــو حامد الغزالي \_ لا يكفرون أحدا من أهل القبلة يشــــهد أن لا إلـــه إلا الله محمد رسول الله ..

\* لا يكفرون الشيعة الإمامية بقولهم في الإمامة ، رغـــم مــا فـــي عقيدتهم هذه من حماقة وشذوذ .. ورغم تكفير جمهور الشيعة لمن لا يتفـق معهم في عقيدتهم في الإمامة .

و لا يكفرون أحدا من المتأولين الذين ، يلتزمون قوانين التأويل ...

\* و لا يكفرون أحدا من الفرق المخالفة ــ مثل المعتزلة أو المشبهة أو غيرها ــ لأن معيار الإيمان هو التصديق بما جاء به رسول الله ﷺ .. ومعيار الكفر هو التكذيب لما جاء به الرسول ــ وخاصة في الأصول ..

ومن هنا كان زجرهم عن المسارعة إلى التكفير .. وتأكيدهم على أن هذه القضية فقهية شرعية لا تثبت إلا بأصل أو قياس على هذا الأصل . وهن ثم " فإن الاحتراز من التكفير واجب ما وجد المرء إليه سبيلا ، فإن استباحة الدماء والأموال من المصلين إلى القبلة ، المصرحين بقول لا إله إلا الله محمد رسول الله خطأ ، والخطأ في

50

المصدر السابق ، صـــ١٤٢ ـــ ١٤٥ .

ترك ألف كافر في الحياة أهون من الخطأ في سنفك محجمية مين دم مسلم !!

\_ كما يقول الغزالي \_ :

ويعبارة الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده:

أصل من أصول الأحكام في الإسلام: البعد عن التكفير .. ولقد الشتهر بين المسلمين وعرف من قواعد دينهم أنه إذا صدر قول من قالل يحتمل الكفر من مائة وجه ويحتمل الإيمان من وجه واحد . حمل على الإيمان ، ولا يجوز حطه على الكفر .. فهل رأيت تسامحا سع أقسوال الفلاسفة الحكماء أوسع من هذا ؟! وهل يليق يسالحكيم أن يكون مسن الحمق بحيث يقول قولا لا يحتمل الإيمان من وجسه واحد سن مائلة وجه ؟! \* (١) .

## مستويات الخطاب .. ومستويات المخاطبين

يؤمن المنهج الإسلامي بوحدة الحقيقة .. وليس بتعددها \_ كما هـو الحال في المناهج الوضعية الغربية ، التي تقسم الحقيقـة إلـى : عقليـة علمية لا دينية " ودينية لا عقلانية " .

ويؤمن المنهج الإسلامي بحق كل إنسان مكلف في السعى إلى طلب الحقيقة وتحصيلها .. " فالحكمة ضالة المؤمن أني وجدها فهو أحق النساس بها " .. وطلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة .. أى أن الإسلام يتجاوز جعل العلم و الحكمة والحقيقة مجرد " حق " من حقوق الإنسان ، إلى حيث يجعل ذلك " فريضة إلهية وتكليفاً شرعيا وواجبا ريانيا " لأنه لا يسوى بين الذين يعلمون والذين لا يعلمون ، و لأن خطاب الإسلام موجه لا يسوى بين الذين يتفكرون ويتتبرون ويعقلون .. و لأن الدين علم ، وبدون العلم والمعرفة يستحيل على الإنسان أن ينهض بالأمانة التي وبدون العلم والمعرفة يستحيل على الإنسان أن ينهض بالأمانة التي علم ، في هذا الوجود ..

لكن .. لما كانت مستويات الناس ــ الفطرية " والكسبية ، متفاوتــة ، تفاوتت ــ لذلك ــ إمكاناتهم وطاقتهم وحظوظهم في تحصيل ما يحصـــون من الحقائق والمعارف والعلوم .. وليس في ذلك شبهة طبقية و لا كهائة ، كتلك التي عرفتها حضارات قديمة وديانات أخرى ، حجرت على عامــة الناس ميادين كثيرة من العلم الديني والمعارف الدنيويــة .. وإنمـا هـو المنهج الإسلامي الذي يفتح أبـواب ميادين المعارف والعلـوم علـى مصاريعها أمام الكافة ، ثم يطلب من كل إنسان أن يحمل من العلم قــدر الطاقة والاستعداد والجهد الذي يبذله في الطلب والتحصيل .

ولهذه الحقيقة من حقائق المنهج الإسلامي تمايزت مستويات الخطاب الإسلامي " وفق تمايز المستويات العقلية للمخاطبين .. فصع وجود المقادير الضرورية التي لا يستغني عنها المكلف من المعارف والعلوم .. الدينية والدينوية حائك مستويات وألوان من الحقائق والمعارف والعلوم لا يدكها إلا العلماء .. وهناك مستويات أخرى لا يدركها إلا الراسخون في العلم .. ووراء جميع ذلك هناك مستويات من العلم لا يدرك العقل الإنساني كنه حقائقها وجوهر مكنوناتها .. بل لا تستطيع اللغة أن تعبر عن هذا الجوهر والكنه والمكنون ، لأنها من علم الشاكلي والمطلق والمحيط ، وليست من العلم النسبي والمعارف النسبية المقدورة للإنسان .. ولهذا القسم من العلم الإلهي يضرب الله الأمثال التي تقرب صورته إلى الإنسان .

ولهذا الحقيقة من حقائق هذا المنهج الإسلامي ، في تعدد مستويات الخطاب الإسلامي ، وفق تعدد مستويات الإدراك والتعقل لدى المخاطبين ،

ميز القرآن الكريم بين " المحكم " الذى يدركه جمهور المخاطبين .. وبين " المتشابه " ، الذى يعرف تأويل بعضه الراسخون فى العلم .. ولا يدرك مآلات بعضه الآخر إلا الله \_ سبحانه وتعالى \_ .. ودعا الإسلام الكافــة إلى تجنب تأويل هذا القسم ، الذى تعلو حقائقه الكلية عن مــدارك العقــل النسبية ، كى لا تكون فتنة بين الناس .

ولقد جاء فى الحديث النبوى الشريف: "أمرنا أن نكلم الناس على قدر عقولهم \_ رواه الديلمى عن ابن عباس \_ رضى الله عنهما \_ وأورده السيوطى فى [ جامع الأحاديث] .

ولقد عقد الإمام البخارى \_ فى كتاب العلم \_ بابًا " لمن خصّ بالعلم قوما دون قوم كراهة أن لا يفهموا "..وأورد فيه عن على بن أبى طالب \_ رضى الله عنه \_ قوله: " حدثوا الناس بما يعرفون ، أتحبون أن يكذّب الله ورسوله ؟! " .

وفى مقالات الإسلاميين لإمام أهل السنة والجماعـــة أبـو الحسـن الأشعرى [٣٦٠-٣٢٤هــ٧٤مـ ٩٣٦م] ـ نجد أن " المباحث العالية فى دقيق الكلام " لا يدركها إلا الراسخون فى العلم من أصحاب المقالات ..

وانطلاقا من هذه الرؤية ، كان اجتماع علماء الإسلام على ضرورة حجب مستويات من العلم عن الذين لم يحصلوا من الأدوات ما يجعلهم يطيقون فقه هذه المستويات ، وذلك حتى لا تتحول الحقائق ا عند من لا طاقة لهم بفقهها اللي سبيل من سبل البلبلة أو الضلال ، أو الشكوك التى لا يستطيعون الخلاص من دواماتها إلى شاطئ اليقين والاطمئنان . ولقد كان حجة الإسلام أبو حامد الغزالي [ ٠٥٠ ـ ٥٠٠ هـ ٥٠٥ هـ ١٠٥٨ ل العلماء الذين وضعوا الكتب والرسائل في تقعيد قواعد هذا المنهاج \_ منهاج التمييز والتحديد لمستويات الخطاب ، وفق تمايز مستويات المخاطبين ..

ومن الكتب النفيمة التي خصصها الغزالي لهذا المنهج كتابه: [الجام العوام عن علم الكلام].. ذلك أن علم الكلام إنما نشأ \_ ف\_ي الحضارة الإسلامية \_ على يد المعتزلة \_ للرد على خصوم الإسلام، وللجدل مصع المعاندين من أصحاب الفلسفات والديانات غير الإسلامية .. فهو بمثابة "ترسانة الحرب الخارجية" القائمة على الثغور .. فإذا تحولت أسلحته إلى "الصراعات الداخلية" وإذ استخدم هذه الأسلحة غير المدربين على استخدامها ، وغير القادرين على حملها ، كانت فتنة كبرى بين الجمهور والعوام .

ولذلك ، قرر الغزالى \_ فى هذا الكتاب \_ أن من بحار علم الكلام وميادينه ومصطلحاته ما لا تجوز السباحة فيه لغير القادرين على فقه " دقيق الكلام " .. و هو يرد على الذين ينكرون تمايز مستويات الخطاب بتمايز مستويات المخاطبين ، بحجة عموم الخطاب ، وأن الله \_ سبحانه وتعالى \_ لا يخاطب الخلق بما لا يفهمون .. يرد الغزالى على أصحاب هذا القول .. ويحاورهم .. فيقول :

.. وإن قلت " :

\_ فأى فائدة في مخاطبة الخلق بما لا يفهمون ؟

وجوابك :

\_ إنه قصد بهذا الخطاب تفهيم من هـو أهله ، وهـم الأولياء والراسخون في العلم ، وقد فهموا ، وليس من شرط من خاطب العقـلاء بكلام أن يخاطبهم بما يُفهم الصبيان والعوام بالإضافـة إلى العارفين كالصبيان بالإضافة إلى البالغين ، ولكن على الصبيان أن يسألوا البالغين عما يفهمونه ، وعلى البالغين أن يجيبوا الصبيان بأن هـذا ليـس مـن شأنكم ، ولستم من أهله ، فخوضوا في حديث غيره .

ويجب على كل من لا يقف على كنه هذه المعانى وحقيقتها ، ولـم يعرف تأويلها والمعنى المراد به أن يقر بالعجز ، فإن التصديق واجـب ، وهو عن دركه عاجز ، فإن ادعى المعرفة فقد كذب . . .

يل إن الراسخين في العلم والعارفين من الأولياء إن جاوزوا في المعرفة "حدود العوام" وجالوا في ميدان المعرفة ، وقطعوا من بواديها أميالا كثيرة ، فما بقى لهم مما لم يبلغوه بين أيديهم أكثر ، بل لا نسبة لما طوى عنهم إلى ما كشف لهم ، لكترة المطوى وقلة المكتسوف بالإضافة إليه ، والإضافة إلى المطوى المستور .

وإن مستند إيمان العوام فى هذه الأسباب وأعلى الدرجات فى حقه : أدلة القرآن وما يجرى مجراه مما يحرك القلب إلى التصديق ، ولا ينبغل أن يجاوز بالعامى إلى ما وراء أدلة القرآن وما فى معناه ، بل لو اشتغل العامى بالمعاصى البدنية ربما كان أسلم له من أن يخوض فى البحث عن معرفة الله تعالى ، لأن ذلك غايته الفسق ، وهذا عاقبته الشرك ، وأن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء "(١) .

كما كتب الغزالي \_ كذلك \_ في هذا الفن \_ كتابه : [ المضنون بــه على غير أهله ] .. وفيه يقرر أن من الحقائق مــا لا يعلمــها العقــلاء \_ فضلا عن العوام \_ لأنها مما استأثر الله \_ سبحانه \_ بعلمه :

" ذلك أن وراء ما يتصوره العقلاء أمورا ورد الشرع بها ولا يعلم حقائقها إلا الله تعالى والأنبياء الذين هم وسائط بين الله تعالى وبين عباده (٢).

كما كتب العزالي \_ أيضًا في هذا الموضوع رسالته [ الأجوبة الغزالية في المسائل الأخروية ] أي [ المضنون الصغير ] .. وفيها تحدث عن مذهب السلف ، الذي هو : زجر العوام عن الخوض في علم الكلام .. وإباحته للراسخين في العلم ، مستخدما مثال السباحة في النهر التمييز بين القادرين عليها وبين غير القادرين .. فقال :

" .. ولهذا زجر السلف عن البحث والتفتيش عن علم الكلام ، وإنما زجروا عنه لضعاف العوام . وأما المشتغلون بدرك الحقائق فلهم خــوض غمرة الإشكال . ومنع الكلام للعوام يجرى مجرى منع الصبيان من شاطئ

<sup>(</sup>۱) الغزالي [ إلجام العوام عن علم الكلام] ص٢٤٥، ٢٤٦، ٢٦٣، ٢٩٧٠. طبعة القاهرة \_ مكتبة الجندى ضمن مجموعة [ القصور العوالي من رسائل الإمام الغزالي ] بدون تاريخ.
(٢) الغزالي [ المضنون به على غير أهله ] ص ٣٤٥ \_ طبعة مكتبة الجندى \_ ضم\_ن مجموعة [ القصور العوالي ] ..

نهر دجلة خوفًا من الغرق ، ورخصة الأقوياء فيه تضاهى رخصة الملهر في صنعة السياحة - (١) .

هكذا أفاض حجة الإسلامي أبو حامد الغزالي في تحديد مستويات الخطاب وفق تمايز مستويات المخاطبين .

. . .

\* فلما جاء الفيلسوف الفقيه أبو الوليد ابن رشد ( ٥٢٠ ٥٩٥ ٥٨ ١٠٠٠ المام ١٩٥٠ ٥٩٠ مسلم المام ١٩٥٠ المام الم

فهو يؤكد على وحدة الحقيقة في الذات الإلهيـــة .. وفـــى الشــريعة الإلهية .. وفـــ الشــريعة الإلهية .. وفي المخلوقات مع تعدد طرق التصديق بهذه الحقيقة الواحــدة ، تبعًا لتعدد جبلاًت الناس وطبائع الجمهور : عامة وحكماء .. ومتوســطين بينهما .. فيقول :

"إنا نعتقد ، معشر المسلمين ، أن شريعتنا هذه الإلهية حق ، وأنها التى نبهت على هذه السعادة ودعت إليها ، التى هى المعرفة بالله — عــز وجل — وبمخلوقاته ، فإن ذلك متقرر عند كل مسلم من الطريـــق الــذى اقتضته جبلته وطبيعته من التصديق ، وذلك أن طبائع الناس متفاضلة فى التصديق ، قمنهم من يصدق بالأقــاويل

 <sup>(</sup>١) الغزالي [ المضنون الصغير ] ص ٢٣٧، ٢٣٨ \_ طبعة مكتبة الجندى \_ ضمن مجموعة [ القصور العوالي ] .

الجدلية تصديق صاحب البرهان بالبرهان ، إذ نيس في طباعه أكثر \_ من ذلك ، ومنهم من يصدق بالأقاويل الخطابية كتصديق صاحب البرهان . بالأقاويل البرهاتية . وشريعتنا قد دعت الناس من هذه الطرق الثلاث . . وذلك خُص عليه الصلاة والسلام بالبعث إلى الأحمر والأسود ، أعنى لتضمن شريعته طرق الدعاء إلى الله تعالى ، وذلك صريح في قوله تعالى : ( ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي أحسن (١).

وهذا التمايز بين الناس حكماء .. وجمهور ا .. ومتوسطين بينهما ليس في تمايز الحقائق والمعانى التن يدركها التى يدركها فريسق عسن الفريق الأخر .. وإنما هو في " القدر والنصيب " الذي يستنطيع إدراكه كل فريق من ذات الحقيقة الواحدة .. وبعيارة ابن رشد :

" فالطريقة الشرعية التى دعا الشرع منها جميع الناس على اختلاف فطرهم ، إلى الإقرار بوجود البارى سبحانه .. والتى نيه الكتاب العزيز عليها ، واعتمدتها الصحابة .. تنحصر فى جنسين . دليل العناية ، ودليل الاختراع .. ولقد تبين أن هاتين الطريقتين هما بأعيانهما طريقة الخواص \_ وأعنى الخواص العلماء \_ وطريقة الجمهور . وإنما الاختلاف بين المعرفتين فى التفصيل ، أعنى أن الجمهور يقتصرون من معرفة العناية والاختراع على ما هو مدرك بالمعرفة الأولى المبنية على علم الحس ، وأما العلماء فيزيدون على ما يدرك من هذه الأشياء بالحس

<sup>(</sup>١) التحل : ١٢٥ ،

ما يدرك بالبرهان ، أعنى من العنايسة والاختراع .. والعلماء ليسس يفضلون الجمهور في هذين الاستدلالين من قبل الكثرة فقط ، بل ومن قبل التعمق في معرفة الشيء الواحد نفسه . فإن مثال الجمهور في النظر إلى الموجودات مثالهم في النظر إلى المصنوعات التي ليسس عندهم علم بصنعتها ، فإنهم إنما يعرفون من أمرها أنها مصنوعات فقط وأن لها صانعا موجودا . ومثال العلماء في ذلك مثال من نظر إلى المصنوعات التي عندهم علم ببعض صنعتها وبوجه الحكمة فيها . أما مثال الدهريسة في هذا ، الذين جحدوا الصانع سبحانه ، فمثال من أحس مصنوعات فلم يعترف أنها مصنوعات ، بل ينسب ما رأى فيها من الصنعة إلى الاتفاق والأمر الذي يحدث من ذاته . . (1) .

وإذا كان الغزالى قد دعا إلى منع غير الراسخين فى العلم من التأويل .. فإن ابن رشد قد دعا إلى منع التأويل فى مبادئ الشريعة وفيى المعجزات \_ أى فيما لا تدركه العقول الإنسانية \_ حتى على الحكماء من الفلاسفة .. فقال :

" فإن الحكماء من الفلاسفة ليس يجوز عندهم التكلم ولا الجدل في مبادئ الشرائع ، وفاعل ذلك عندهم يحتاج إلى الأدب الشديد ، وذلك أنه لما كانت كل صناعة لها مبادئ ، وواجب على الناظر في تلك الصناعة أن يسلم مبادئها ، ولا يتعرض لها بنفى ولا إبطال ، كانت الصناعة العملية

 <sup>(</sup>١) ابن رشد [ مناهج الأدلة في عقائد العلة ] ص ١٥٠ ، ١٥٣ ، ١٥٤ . دراسة وتحقيق :
 د ، محمود قاسم ، طبعة القاهرة ١٩٥٥م .

الشرعية أحرى بذلك ، لأن المشى على الفضائل الشرعية هو ضرورى عندهم ، ليس فى وجود الإنسان بما هو إنسان ، بل وبما هو إنسان عالم ، ولذلك يجب على كل إنسان أن يسلم مبادئ الشريعة وأن يقلد فيها ، فإن جحدها والمناظرة فيها مبطلان لوجود الإنسان ، ولذلك وجب قتل الزنادقة . فالذى يجب أن يقال فيها : إن مباديها أمور إلهية تفوق العقول الإنسانية ، فلابد أن يعترف بها مع جهل أسبابها ، ولذلك لا تجد أحدًا من القدماء تكلم في المعجزات ، مع انتشارها وظهورها في العالم ، لأنها مبادئ تثبيت الشرائع ، والشرائع مبادئ الفضائل ، ولا فيما يقال بعد الموت .

فإذا نشأ الإنسان على الفضائل الشرعية كان فاضلا بإطلاق ، فيان تمادى به الزمان والسعادة إلى أن يكون من العلماء الراسخين في العلم ، فعرض له تأويل في مبدأ من مباديها ، فيجب عليه أن لا يصرح بذلك التأويل ، وأن يقول فيه كما قال \_ تعالى \_ : ﴿ والراسخون في العلم يقولون آمنا به ﴾ (١) .

إنه لا يجوز التأويل في مبادئ الشريعة \_ [ لأن التأويل هو عمــل العقل في الانتقال بدلالة اللفظ من الحقيقة إلى المجاز ، وفق قوانينــه ] \_ وهذه المبادئ الإلهية تفوق العقول الإنسانية .. وواجب كــل إنسان أن يسلم بها ويقد فيها .. هذه هي حدود الشرائع وحدود العلماء "().

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٧ .

<sup>(</sup>٢) ابن رشد [ تهافت التهافت ] ص ١٢٤، ١٢٥ ، طبعة القاهرة ١٩٠٣م .

هكذا حدد ابن رشد حدود الشرائع ، ومباديها التي لا يجـــوز فيــها الجدل ولا التأويل .. كما حدد حدود الجمهور وطريقتهم في التصديـــق .. وحدود أهل الجدل من المتكلمين .. وكذلك حدود الحكماء والعلماء وسبيلهم البرهائي إلى التصديق .

\* وكما نبه ابن رشد على مذهب السلف فى عدم التأويل ، نبه على ان ظهور التأويل فى الفكر الإسلامي قد ارتبط بتراجع التقوى فى المجتمعات الإسلامية .. فقال :

" إن الصدر الأول إنما صار إلى الفضيلة الكاملة والتقوى باستعمال هذه الأقاويل التى ثبتت فى الكتاب العزيز " دون تأويلات فيها ، ومن كلن منهم وقف على تأويل لم ير أن يصرح به .

وأما من أتى بعدهم ، فإنهم لما استعملوا التأويل قل تقواهم ، وكـــثر اختلافهم ، وارتفعت محبتهم وتقرقوا فرقًا ، فيجب على من أراد أن يرفع هذه البدعة عن الشريعة ،أن يعمد إلى الكتـــاب العزيــز ، فيلتقــط منــه الاستدلالات الموجودة في شيء شيء ، مما كلفنا اعتقاده ، ويجتــهد فــي نظره إلى ظاهرها ما أمكنه من غير أن يتأول من ذلك شيئًا ، إلا إذا كــان التأويل ظاهرًا بنفسه أعنى ظهورًا مشتركا للجميع (1) .

ومع كل هذه الضوابط التي أحاط بها ابن رشد قضية التاويل ...
 وتقديم أساليب القرآن في الاستدلال وفي التصديق على غيرها من

 <sup>(</sup>١) ابن رشد [ فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال ] ص ٦٠ . دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة . طبعة القاهرة ــ دار المعارف ــ ١٩٩٩م .

الأساليب .. رأيناه يؤكد على أن هذا التأويل الذى هو حق للخاصـــة مــن الراسخين فى الكتب الجمهورية الراسخين فى الكتب الجمهورية ـــ حتى ولو كان تأويلا صحيحا ، مستجمعا لشروط التأويل وضو ابطـــه .. وبعبارته :

" .. فهذا التأويل ليس ينبغى أن يصرح به لأهل الجدل ، فصل عن الجمهور ، ومتى صرح بشيء من هذه التأويلات لمن هو من غير أهلها .. أفضى ذلك بالمصرح له والمصرح إلى الكفر .. فليس يجب أن تثبت التأويلات الصحيحة في الكتب الجمهورية ، فضلاً عن الفاسدة .. وأما المصرح بهذه التأويلات لغير أهلها فكافر .. " (۱) .

. .

#### هذا هو المنهاج الإسلامي في :

\* وحدة الحقيقة .

وتعدد طرق التصديق بالحقيقة الواحدة ، تبعاً لتمايز مستويات المخاطبين والمكافين بهذا التصديق .. مستويات :

١ - أهل البرهان من الحكماء والعلماء الراسخين في العلم .

٢ و أهل : الجدل من المتكلمين .

٦- وأهل الخطابة والمواعظ .. من الجمهور .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق . ص ٥٨، ٥٩ ، ٦١، ٦٢. وانظر كذلك [مناهج الأدلة] ص ٢٤٤، و٢٤.

وإذا كان هذا المنهاج الإسلامي بدهيا ، لا تختلف فيه و لا حوله الفطر السليمة والعقول المستقيمة .. فلقد جاء القرآن الكريم مزكيا له ومؤكدًا عليه .. فرأينا فيه التمييز بين العلماء وبين الراسخين في العلم .. ووجدناه يدعو غير العلماء إلى الرجوع إلى أهل العلم ما أهل الذكر ما فاسالوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون ) (١) .

كما وجدنا واقع المجتمع الإسلامي في عصر النبوة تجسيدا لهذا المنهاج ..

فالخطاب الإسلامي عام للكافة وللعالمين : (إن هو إلا ذكسر للعالمين ) (<sup>\*)</sup>. (تبارك الدفي نزل القرقان على عبده ليكون للعالمين تذيرًا ) (<sup>(1)</sup>.

" لكن المخاطبين بهذه الرسالة العامة والعالمية ليسوا سواء ، في مستويات النقبل أو في طاقات الفقه والاستيعاب .. ومن ثم فلقد تمايزت مستويات الخطاب الإسلامي وأساليبه لتتاسب مستويات المخاطبين ، وكانت الأساليب القر آنية الفطرية مشتركة بين الجميع ووافية باحتياجات الجميع ..

" ولذلك ، رأينا مجتمع النبوة تجسيدًا لهذا المنهاج .. فالذين آمنوا المنهاج .. فالذين آمنوا بالإسلام و عاصروا رسول الله و و و صحبوه ، قد بلغ عددهم يروم و فاته بالإسلام و عاصروا رسول الله قدم في العلم و الجهاد و الصحية \_ من بين

<sup>(</sup>١) النحل : ٣٣ ـ

<sup>(</sup>۲) يوسف : ١٠٤ .

<sup>(</sup>٣) الأنبياء : ١٠٧ .

<sup>(</sup>٤) الفرقان : ١ .

هذا الجمهور \_ قد أحصاهم العلماء في كتب أعلام الصحابة ، فوجدناهم \_ كما في [ أسد الغابة في معرفة الصحابة ] لابن الأثير [ ٥٥٥ \_ ١٦٠هـ ١١٦٠ \_ ١٢٣٩م ] \_ أقل من ثمانية ألاف \_ ٧،٧٠٣ مع تفاوت في الفقه وفي الرسوخ العلمي بين هذه النخبة والصفوة التي تخرجت في مدرسة النبوة ، على عهد رسول الله ولله الأمر الذي أكد \_ دائمًا وأبدا \_ تمايز مستويات الخطاب الإسلامي بتمايز مستويات المخاطبين بهذا الخطاب .

# ثورة الإعلام المعاصر .. وإشاعة فتنة التكفير بين الجماهير

وإذا كانت ثورة الاتصالات المعاصرة قد مثلت نعمة كبرى من نعه الله في العلم الحديث ، عندما يسرت على الناس سبل المعرفة ، وأتاحت ثمرات العقول الإنسانية لجماهير الأمر والشعوب من مختلف الحضارات والقارات والطبقات .. قان لهذه الثورة سلبيات عديدة ، منها \_ فيما يتعلق بموضوع بحثنا \_ نقل كثير من المسائل الجداية والخلافية من مصادر هـــا المتخصصة ، والمقصورة علي العلماء المتخصصين الي الكتب الجمهورية والمواقع المتعددة على " الشبكة العالمية للمعلومات " وهــــــى كتب و مواقع " غدت \_ في أحيان كثيرة \_ تغسري وتستدرج جمهورا كبيرًا من غير المتخصصين ، بل وغير المؤهلين للاطلاع على مسائل وقضايا ومجادلات تزعزع ما لدى الجمهور من اليقين ، دون أن يكون هذا الجمهور قادرا على تحصيل يقين بديل لذلك الـــذي زعزعتــه هــذه الجدليات وما فيها من شبهات كما تنشر هذه الكتب الجمهورية ومواقــع " الانترنت " \_ ويعض الفضائيات \_ خلافات الفرق وصراعات المذاهــب وجدليات التيارات الفكرية بين العامة ، فتشعل نيران التعصب والتمــزق والتشرذم بين جماهير أمة الاسلام .

قد نقلت وسائل الإعلام و الاتصال هذه كثيرًا من مسائل علم الكلام
 الفلسفية \_ و أدلتها الجداية \_ وهي أدثة لا تحقق طمأنينة إيمانية ، لأنسها
 ليست الأدلة الفطرية ، نقلتها إلى عامة الجمهور وجمهور العامة .

\* وبعد أن كانت " الجدليات الكلامية " سلاحًا في مواجهة خصوم الإسلام ، وفي التدافع بين المؤمنين والمعاندين .. نقلت كثير من المنابر الإعلامية و" مواقع الإنترنت " \_ التي أنشأتها مذاهب وتيارات إسلامية \_ نقلت هذه " الجدليات الكلامية " إلى العامة والجمهور .. حتى لقد رأينا أخطر القضايا \_ وهي قضية تكفير من يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله \_ يشيع الحديث عنها والجدل حولها والتقاذف بها بيس من لا يحسن الفقه لفروع العبادات والمعاملات ، فضلا عن الفقه لدقيق الكلام في أصول الاعتقادات !! .. بل لقد غدت " شهوة الشغب " فنا من الفنون ل التي يتبارى في عرض فصوله المتفرغون له .. ويسعى الإدمان مشاهدته ، وتفريغ الغرائز الصراعية في متابعته جمهور عريض من الناس !! ..

فبعد أن كان المنهاج الإسلامي يدعو إلى [ إلجام العوام عن عليه الكلام ] ..وبعد أن كنا نقرأ في مصادر هذا العلم \_ علي السان حجــة الإسلام أبو حامد الغزالي ، وغيره \_ :

"التحذير من تكفير الفرق ، وتطويل اللسان في أهل الإسلام ، وإن اختلفت طرقهم ، ما داموا متمسكين بقول لا إله إلا الله محمد رسول الله ، صادقين بها، غير مناقضين لها. لأن الكفر حكم شرعى لا يدرك إلا بمدرك شرعى ، من نص أو قياس على منصوص . ولا يلزمون كفر المؤولين ما داموا يلازمون قاتون التأويل .. وأصول الإيمان ثلاثة ، هى :

الإيمان بالله ، وبرسوله ، وباليوم الآخر ، وما عداه فروع .. ولا تكفير في الفروع أصلاً ، إلا في مسألة واحدة وهي أن ينكر أصلاً دينيًا علم من الرسول و التواتر .. فالتكفير فيه خطر ، والسكوت لا خطر فيه .. والخطأ في ترل ألف كافر في الحياة أهون من الخطأ في سفك مخجمة والخطأ في من دم مسلم .. والمبادرة إلى التكفير إنما تغلب على من يغلب عليهم الجهل .. وأكثر الخائضين في هذا التكفير إنما تعركهم التعصب واتباع الهوى دون النظر للدين .. والعصمة للدم مستفادة من قول لا إله إلا الله قطعاً ، فلا يُدفّعُ ذلك إلا بدليل قاطع .. " (ا) .

بعد أن كنا تقرأ هذا الكلام النفيس لحجة الإسلام الغزالي .. ونقرأ \_\_ كذلك \_ للأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده [ ١٢٦٦ \_ ١٣٢٣ هـ\_ ١٨٤٩ \_ ١٩٠٥ م] قوله :

" أصل من أصول الأحكام في الإسلام: البعد عن التكفير .. ولقد اشتهر بين المسلمين وغرف من قواعد دينهم أنه إذا صدر قول من قانل يحتمل الكفر من مائة وجه ويحتمل الإيمان من وجه واحد ، حمل علي الإيمان ، ولا يجوز حمله على الكفر " (٢) .

بعد أن كنا نقرأ ذلك .. ونقف عند حدوده .. أصبح التكفير مادة مـــن مو اد الإعلام الجمهوري التي تشيع هذه " الفاحشة الفكرية " بيــــن ملاييـــن

 <sup>(</sup>١) الغزالي [ الاقتصاد في الاعتقاد ] ص ١٤٢ ، ١٤٤ . طبعة القاهرة \_ مكتبة صبيح \_ بدون تاريخ .

 <sup>(</sup>٢) [ الأعمال الكاملة للإمام محمد عيده ] جــ ٣ ص ٣٠٢ . دراسة وتحقيق : د. محمد عمارة . طبعة الفاهرة ــ دار الشروق ١٩٩٣ م .

العوام .. حتى لقد تحولت بعض المنابر الإعلامية والمواقع على الشبكة العالمية للمعلومات إلى أليات الإشاعة الريب والشكوك وزعزعة اليقين والطمأنينة لدى كثير من الناس .. ومن ثم ومبيلة الإشباعة المزيد من التمزق والافتراق بين صفوف الأمة ، وجعل بأسها بينها شديدا ، الأمر الذى يوهن من بأسها في مواجهة الأعداء .. وذلك على العكس من الصورة التي كانت لهذه الأمة في صدر الإسلام : ( محمد رسول الله والذين معه أشدًاء على الكفار رحماء بينهم ) (١).

.. ﴿ وَأَلْفَ بِينَ قَلُوبِهِم لُو أَنْفَقَتُ مَا فَى الأَرْضَ جَمِيعًا مَا أَلْفَتَ بِينَ قَلُوبِهِم وَلَكُنَ اللهِ أَلْفُ بِينَهُم إِنَّهُ عَزِيزٍ حَكِيمٍ ﴾ (٢) .

• وإذا كان الاختلاف سنة من سنن الله \_ في كل عوالم الخلق .. وميادين الفكر \_ فإن اتفاق الأمة واجتماعها على الجوامع الخمسة المكونة للأرض المشتركة بين شعوبها وأجناسها وقومياتها وأوطانها ومذاهبها \_ وهي جوامع وحدة :

١\_ العقيدة ..

٢\_ و الشريعة ..

٣\_ والحضارة ..

ئــ والأمة ..

ه\_ودار الإسلام ..

<sup>(</sup>١) الفتح : ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) الأثقال : ٦٣ .

هو الشرط لجعل الاختلاف \_ فى الفروع ، كالفقه والسياسة مشلا \_ ظاهرة صحية ، تفتح أبواب السعة والرحمة والتيسير لجمهور المسلمين .. أما الخلاف فى الأصول \_ وخاصة فى أصول الاعتقاد \_ فإنه هـو الذى يفقد الأمة أساس وحدتها ، ويجعل تفرقها شيعا فـــى أصـول الديــن والاعتقاد ..

...

وإذا نحن شئنا أن نضرب أمثلة على فاحشة الفكر التكفيرى ، الذى تقذف به تيارات فكرية .. ومذاهب كلامية .. وطرق صوفية إلى صفحات منابرها الإعلامية ومواقعها على الشبكة العالمية للمطومات .. وتشسيعه بين جماهير لا علاقة لأغلبيتها الساحقة بموضوعات العقائد ومباحثها .. فإتنا واجدون الكثير .. والحظير .. والشر المستطير ! ..

وعلى سبيل المثال:

#### التكفير الصوفى للوهابية

" فالطريقة العزمية " \_ وهي إحدى الطرق الصوفية الأكثر استنارة .. والأبعد عن الخرافات .. والأقرب إلى التجديد .. والتي أسسها الإمام المجدد الشيخ محمد ماضي أبو العزايم [ ١٣٥٦ هـ \_ ١٩٣٧ م] - .. هذه " الطريقة " قد احترفت \_ في الكثير من منابر إعلامها وثقافتها \_ مع الأسف الشديد \_ قذف السلفيين \_ وخاصة شيخ الإسلام ابن تيمية [ ١٦١ \_ ١٢١٨ هـ ١٢٦٣ م] والشيخ محمد بن عبد الوهاب [ ١١١٥ \_ ١٢٠٨ م] والشيخ محمد بن عبد الوهاب [ ١١٠٥ \_ ما في ذلك التكنير والإخراج من ملة الإسلام ! ..

ففي زعمهم \_ مثلا \_ أن عقائد الوهابية :

- " عقائد غنوصية وهندوسية "
- " وهي مذهب إرهابي .. وتيار الحادي خطير "
- " وهذا الوباء الوهابي لابد من اجتثاث تجربة الخبيئة "
- و هذه الطائفة المقلدة لمحمد بن عبد الو هاب مجسمة مكفرة "
  - \* \* و هم مبتدعة خراصون .. \* <sup>(۱)</sup> .

<sup>(</sup>۱) انظر هذه الأحكام \_ وأمثالها \_ فى كتاب [خطر تصيم التوحيد على عقائد المسلمين] ص ٣٦،١٦،٦٠٥ طبعة القاهرة ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥ م .. وهو كتاب صدر ضعن سلسلة كنب شهرية \_ صدر ضعن الأن أكثر من عشرين كتابا \_ وجميعها موضوعة على شبكة الإنترنت .

أما شيخ الإسلام ابن تيمية \_ والذى يعده علماء مدرسة الإحياء والتجدي\_ فى عصرنا الحديث من أبرز مجددى الإسلام \_ فإنه \_ بنظر " الطريق\_ة العزمية " \_ وعلى صفحات إعلامها :

- " المقتدى بأسلافه كلاب النار الحروريين \_ [ الخوارج ] \_... والذيـــن كفروا كثيرا من الصحابة .. وذلك عند ما حمل الآيات الواردة في الكفـــار على المؤمنين " .
  - وبضاعته \_ من السب و القذف و التكفير \_ هي بضاعة سفلة الناس "

  - وهو مكذب لنصوص كتاب الله تعالى وصريح سنة نبيه الله .. ومرتكب بذلك جرما عظيما .. وصاحب حكم فاجر .. وملبس وكذاب وجبان ..
     وجاهل باللغة العربية وبأصول الدين .. "
  - " وهو الذي استبدل عقيدة التثليث بعقيدة التوحيد عندما اخترع ( توحيد الألوهية ) فشاق به رسول الله ، والتبع فيه غير سبيل المؤمنيسن ، زيسادة على افترائه على الله في كتابه العزيز .. لقد حاول ابن تيميسة جساهدا أن يدخل عقيدة التثليث في عقيدة المسلمين ، فلما عجز عن ذلك اكتفى بتقسيم التوحيد إلى قسمين هما توحيد الألوهية ( الأب) وتوحيد الربوبية (الابن) .. ولقد اختار ابن تيمية في كيفية إدخال التثليث في عقيدة المسلمين فلم يتمكن إلا من إدخال ( الأب و الابن ) .. وجاء محمد بن عبد الوهاب \_ في القرن الثاني عشر الهجري .. بإيعاز من ابن تيمية \_ بما عجز عنه ابن تيمية ،

ورسَتَ عقيدة التثليث باضافة توحيد الأسماء والصفات (الروح القدس) .. 
. ا ا ان أن نورخ لدخول التثليث في عقيدة بعض المسلمين ، فلسن 
. بد قبل القرن الثاني عشر الهجري ، الذي ظهر فيه ابن عبد الوهاب ..

\* والمقصد من إدخال عقيدة التثليث في عقيدة المسلمين هو: مساواة المسلمين الموحدين بغيرهم من الأمم الوثنية والنصر انية ، مع التأكيد على أن الأمة الإسلامية مشركة ما عدا ابن عبد الوهاب وأتباعه دعاة التثليث .. (١) .. " ولذلك ، فعلى الأمة أن تتبه إلى هذا الوباء الرهيب .. الذي هو السبب فيما وصلت إليه الأمة من هوان .. وتجتث هذه الشحرة الخبيثة من فوق الأرض حتى لا يبقى لها قرار .. (١) .

" " لقد سن ابن تيمية للوهابية \_ وهو جاهل بالدليل وب\_أصول الفقه جهلا مركبا ، كما هو جاهل باللغة وبأصول الدين \_ سن للوهابية انتهاك حرمة النبي على . ولذلك استحق أن يوصف بالخبيث . المكابر . ناقص العقل . الذي في قلبه مرض الزيغ المتتبع ما تشابه من الكتاب والسنة

<sup>(</sup>۱) الم حع السابق ، ص٦٦،٥٦، ٢٢،١٤٤، ٨١،٨٠،٧٢ ، ٨١،٨٠،٧٢ ، ١٤٢، ١٤٧،٩٠،١٠٠،١٤١ ، ١٤٤٠ والنقا حد المسابقة - ص١١٠ ، والنقا حد كتاب [ العقائد الوثنية والشرائع السماوية ] - في ذات السلسلة - ص١١٠ ،

 <sup>(</sup>٢) انقلر : في ذات السلسلة من الكتب \_ كتاب [ ليسوا من أهـــل المعيــة ] ص ١٢ طبعــة القاهرة سنة ٢٠٠٥م .

ابتغاء الفتنة .. و المكذب لرب العالمين .. و الخارج من الدين . و المذرى بأصفيائه المنتخبين وخلفائهم الراشدين و أنباعهم الموفقين "!! (١).

تلك نماذج \_ مجرد نماذج \_ من "الفحش الفكرى" الذى قدمته \_ وتقدمه \_ مسلسلة من الكتب الجمهورية ، التى تصدر شهريا .. والتى صدر منها \_ عند كتابة هذه الدراسة \_ أكثر من عشرين كتابا !! والتى توضيع على موقع " الطريقة العزمية " على الشبكة العالمية للمعلومات !! .. لتقدم " الفتتة الفكرية " لعامة المسلمين .. ولتقدم لأعداء الإسلام مادة غزيرة وخطيرة في حربهم على الوهابية التى وضعها الأمريكان ويضعونها \_ بعد قارعة " سيتمبر ٢٠٠١ م \_ في مستوى الشيوعية .. ويسمونها الفاشية الإسلامية !! ويشنون عليها أشرس الحملات والتهجمات !! ..

لقد طلب مجمع البحوث الإسلامية "بالأزهر الشريف \_ منع هذه الكتب من التداول ، درءًا للفتتة بين المسلمين .. لكن الشبكة العالمية للمعلومات قد أتاحت \_ وتتيح \_ الاطلاع عليها لجمهور أوسع وأعرض من جمهور القراء للكتاب! ..

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص ٣٧ ، ١٣٧، ١٥٤، ١٥٥ ، ١٥٧ .

### التكفير الوهابى للشيعة .. والصوفية .. والأشعرية

ولم تكن السلقية الوهابية \_ التي تعرضت وتتعرض للتكفير من قبل بعض الصوفية .. ومن قبل الشيعة \_ .. لم تكن أقل حظا من خصومها في تبادل تهمة التكفير .. والتقاذف بها .. سواء كان ذلك في كتبها الجمهورية أو على مواقعها على الشبكة العالمية للمعلومات .. ففي كل منابر الإعلام هذه نجد شيوع هذه " الفاحشة الفكرية " \_ تهمة التكفير ..

\* فالصوفية - بنظر هذه السلفية الوهابية - هم: "مشركو العصور المتأخرة .. وهم أشد كفرا من كفار قريش .. ذلك أن كفار قريش كانوا إذا ضاقت بهم الحيل ، وعلموا عجز آلهتهم عن تحقيق مرادهم ، فزعوا إلى الله تعالى ، أما هؤلاء الصوفية - كفار الأزمنة المتأخرة - فشركهم بالله يزداد في المصائب والمحن ، فيفزعون إلى آلهتهم : إلى القبور والأولياء ، وينادونها بالغوث والمدد والأخذ باليد .. فهم أشذ كفرا من أبى جهل وأبى لهب .. "!!

" وأتباع هذه الطرق الصوفية : ملاحدة .. وزنادقة .. وقبوريون .. ومنحرفون .. وأمرهم واضح في الضلال والبعد عن الصراط السوى "!!

- " والفقة والتصوف لا يجتمعان ..ومن كان فقيها صالح الحال ، ثم تصوف ، فإنه ينقلب إلى الأسوأ .. وذلك لأن التصوف هـــو الأخطب وط والسرطان الفتاك .. والبلاء الماحق .. الذى تشيع فيه التعاليم الوثنية ، وعلى رأسها عقيدة الاتحاد والحلول ووحدة الوجود ".
- " " والصوفية : ردة جاهلية .. ونتاج وثنى صريح جاء من الـــهند أو من فارس .. وأصحاب هذه الردة الجاهلية إنمـــا يعبــدون الأضرحــة والأولياء " .
  - هكذا .. وبهذه الأحكام التكفيرية \_ ومثلها كثير \_ طفحت
     صفحات المواقع السلفية الوهابية على الشبكة العالمية للمعلومات \_ حول
     التصوف والمتصوفين ..! .

. . .

كذلك تكفّر هذه السلفية الوهابية كل مذاهب الشيعة وفرقها :

- " فمذهبهم هو مذهب الضلال .. وأعمالهم شركية ، كالاستغاثة بعلى والحسين ـــ رضى الله عنهما ـــ "
- " كما تجتهد هذه السلفية الوهابية في استخراج " الفواحش الفكريـــة الشيعية " ، التي تحكم بالكفر والردة واللعن على صحابة رســـول الله ﷺ وعلى جمهور أهل السئة .. استخراج هذه " الفواحش الفكرية " من بطـون الكتب النراثية للشيعة ، لتعيد نشرها وإشاعتها بين العامة والجمهور !! ..

بل و لا تنسى هذه السلفية الوهابية أن تعمم " فواحشها الفكرية : على الأشعرية \_ الذين يمثلون ٩٩% من جمهور أهل السنة والجماعة " \_ وذلك عندما تحكم على عقيدتهم .

" بالفساد .. والتبديع .. والتفسيق " وأحيانا " بالتكفير .. أو ما يشبه التكفير " !! ..

وتتشر ذلك " الفحش الفكرى " على صفحات مواقعها بالشبكة العالمية للمعلومات " .

. . .

وهكذا تحولت الكتب الجمهورية ، ومواقع الإنترنت \_ عند هذه الملفية الوهابية \_ إلى ساحة بتقاذفون فيها مع خصومهم هذه الفواحث الفكرية ، التي تمزق وحدة الأمة الإسلامية .. وتوهن عزيمتها ومنعتها في مواجهة أعدائها \_ الذين تجاوزوا خلافاتهم التاريخية . . وتناقضاتهم الدينية .. وتحالفوا جميعًا لاجتياح عالم الإسلام وأمة الإسلام ودين الإسلام !! ..

# - ^ - النزعة التكفيرية عند الشيعة

وإذا كانت الشيعة \_ بفرقها المختلفة : المعتدلون منهم \_ كالزيدية \_ والمتوسطون منهم \_ كالإنتى عشرية \_ .. والغلاة منهم \_ كالإسماعيلية والنصيرية .. والدروز \_ إنما يمثلون أقل من ١٠% من تعداد المسلمين .. بينما يمثل أهل السنة والجماعة ٩٠% من تعداد الأمة .. فإن وقوع الشيعة في مستنقع التكفير لأهل السنة قد شمل جمهورهم \_ باستثناء الزيدية \_ .. بينما لم يقع في مستنقع التكفير للشيعة \_ من أهل السنة \_ سوى قطاع من السلفيين ، لا يتجاوز عددهم الملابين التي تعد على أصابع اليدين .

بل إن تراث الشيعة ، في المصادر المعتمدة ، التي تدرس حتى اليوم في الحوزات العلمية ، والتي تكوّن العقل الفقهي للمراجع الشيعية الذين يقودون جماهير المقلدين .. إنما يعم - هذا التراث - " فاحشة التكفير " لتشمل جمهور صحابة رسول الله على وأزواجه .. أي أنهم يعممون هذه الفاحشة " على جمهور الأمة ، بأجيالها المتتابعة ، منذ صدر الإسلام وحتى هذه اللحظات !!

\* لقد طفحت " الأحاديث " التي نسبوها إلى أثمتهم ، وامتاثت مصادرهم في العقائد .. وأصول الدين .. والتفسير للقرآن الكريم .. وكتب

الرجال .. والتاريخ .. بالروايات التي تعمم فاحشة التكفير والارتداد واللعن لجمهور الصحابة ــ رضوان الله عليهم ــ وجمهور أمة الإسلام .

ووضعت هذه " الغواحش الفكرية " على العديد من المواقــــع علـــى الشبكة العالمية للمعلومات .. سواء من قبل متعصبي الشيعة ، أو من قبـــل خصومهم السلفيين !!

ومن هذه " الفواحش الفكرية التكفيرية " \_ على سبيل المثال \_ :

الحكم بالكفر والردة على أبي بكر الصديق .. وعمر الفاروق ..
 وعثمان ذي النورين ــ رضى الله عنهم ــ .. فلقد جاء في ( الأصول من الكافى ) للكليني (٣٢٩هـ/٤٤م) (١) :

"عن أبى عبد الله \_ جعفر الصادق \_ أن الآية ( إن الذين كفروا بعد إيمانهم ثم ازدادوا كفرا ) (١) . قد نزلت في أبي بكر ، وعمر ، وعثمان ، وكذلك آية : ( إن الذين ارتدوا على أدبارهم من بعد ما تبيين لهم ) (١) . وأنهم (آمنوا بالنبي في أول الأمر ، وكفروا حين عرضت عليهم ولاية على بن أبي طالب .. وأنهم ارتدوا عن الإيمان في ترك ولاية على !! (١) .

<sup>(</sup>۱) هذا الكتاب \_ عند الشيعة الإثنى عشرية \_ بمثابة (صحيــح البخــارى) عنــد أهــل السنة .. والكليني هو أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني الـــرازى \_ المتوفــي سنة ٣٢٩هــ .

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٩٠ .

<sup>·</sup> ٢0 : محمد (٣)

<sup>(</sup>٤) (الكافي) جـــ ١ ، ص ٤٢٠ . طبعة دار الكتب الإسلامية ، بيروت .

- \* كما ينسب الكليني \_ في (الروضة من الكافي) \_ إلى أبى المعادق \_ في تفسير الآية : (ربنا أرنا الذين أضلال عبد الله \_ جعفر الصادق \_ في تفسير الآية : (ربنا أرنا الذين أضلال من الجن والإنس نجعلهما تحت أقدامنا ليكونا من الأسفلين ) (١) . أنهما أبو بكر وعمر !! (٢) .
- " إن الجن المذكور في الآية هو عمر بن الخطاب ، سمى بذلك لأنه كان شيطاناً ، إما لأنه كان شرك شيطان الكونه ولد زنى ، أو لأنه في المكر والخديعة كالشيطان "!!
- \* وينسب الكلينى إلى أبى عبد الله \_ جعفر الصادق \_ : أن هـــؤلاء الخلفاء الثلاثة \_ أبو بكر وعمر وعثمان . ( لا يكلمهم الله يــــوم القيامـــة ولا يزكيهم ولهم عذاب عظيم ) !! (٣) .
  - \* ويقول المجلسي في (العقائد) ص٥٨ :
- " إن مما عُدَ من ضروريات دين الشيعة الإمامية : البراءة من أبيى بكر وعمر وعثمان ومعاوية " ، كما يصفهم \_ في كتابه (حسق اليقين) ص ٥١٩ \_ بأنهم " الأصنام الأربعة " !! .. وأنهم وأنباعهم وأشياعهم " شر خلق الله على وجه الأرض " !!

<sup>(</sup>١) فصلت : ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) الكليني (الروضة من الكافي) جــ ٨ ، ص ٣٣٤ .

<sup>(</sup>٣) (الكافي) جـــ ١ ، ص ٣٧٣ .

کما یروی ــ فی کتابه (بحار الأنوار) جــــــــ ٦٩ ، ص ١٣٧ ــ عـــن مولی لعلی بن الحسین ، قوله فی أبی بکر و عمر : أنهما " کافران ، کـــافر من أحبهما " !! ..

\* أما الكركى \_ فى كتابه (تفحات اللاهوت فى لعن الجبت والطاغوت) ص ١٤٠ \_ فيقول عن عثمان بن عفان فلاه : " إن من لم يجد فى قلبه عداوة لعثمان ، ولم يستحل عرضه ، ولم يعتقد كفره ، فهو عدو شه ورسوله ، كافر بما أنزل الله \*!!

\* بل لقد استحب الشيعة الإمامية \_ وبعضهم أوجب (ال لعن أبى بكر وعمر وعثمان ومعاوية .. ولعين عائشة وحفصة .. وهند \_ زوج أبى سفيان \_ وأم الحكم \_ أخت معاوية \_ .. لعنهم بأسمائهم عقب كل صلاة !!

وذكر الحر العاملى \_ فى كتابه (وسائل الشيعة) جـ ٢ ، ص ١٠٣٧ باباً عنوانه : (استحباب لعن أعداء الدين عقيب الصلاة بأسمائهم) .. ونسب ذلك إلى أبى عبد الله \_ جعفر الصادق \_ زاعماً أنه " كان يلعن دير كل مكتوبة أربعة من الرجال وأربعاً من النساء "!!

وذكر المرعشى \_ فى كتابه (إخفاق الحق) ج . ١ ، ص ٩٧ ،
 وصف أبى بكر وعمر ' بصنمى قريش ' .. وأثبت نص الدعاء عليهما !!
 وهو نص طويل ، تطبعه وتذيعه دوائر شيعية .. وتضعه على مواقع
 الإنترنت .. فتشيع ما فيه من الفواحش الفكرية بين العامة ، مسلمين و غير

 <sup>(</sup>١) لابن المطهر الحلى كتاب (الألفين) يورد فيه ألفي دليل على وجوب لعن أيـــــى بكــر
 وعمر ـــ رضنى الله عنهما وأرضاهما ـــ !! ..

مسلمين !! .. وتتافسها في إشاعة هذا " الدعاء " السلفية الوهابية ، لتفضيح الشيعة بين الناس !!

" وعلى الرغم من أن الإمام على بن أبى طالب \_ كرم الله وجهه \_ قد شهد بالإيمان والأخوة في الدين حتى للذين حاربوه وقائلوه ، لأن الخلاف والقتال إنما كان في السياسة والخلافة \_ وهي من الفروع ، التي يؤجر حتى المخطئ فيها من ولم يكن الخلاف في أصلول الاعتقاد الديني فقال كرم الله وجهه عندما سئل عن رأيه في أهل الشام \_ معاوية ابن أبي سفيان وأنصاره \_ إبان قمة الصراع بينهما في موقعة "صفيت "

" لقد التقينا ، وربنا واحد ، ونبينا واحد ، ودعونتا في الإسلام واحدة ، ولا نستزيدهم في الإيمان بالله والتصديق برسوله ولا يستزيدوننا ، والأمر واحد ، إلا ما اختلفنا فيه من دم عثمان ، ونحن منه براء ..

إننا \_ والله \_ ما قاتلنا أهل الشام على ما توهم هؤلاء \_ (الخوارج) من التكفير والافتراق في الدين ، وما قاتلناهم إلا لنردهم إلى الجماعـة \_ (أى الجماعة السياسية) \_ وإنهم لإخواننا في الدين ، قبلتنـا واحـدة ، ورأينا أننا على الحق دونهم " (١) .

<sup>(</sup>١) الباقلاني : (التمهيد في الرد على الملحدة والمعطلة والرافضة والخوارج والمعتزلة) ص ٢٣٧ ، ٢٣٧ ، تحقيق : محمود الخضيري ، د . محمد عبد الهادى أبو ريدة . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٤٧ ، وابن أبى الحديد : (شرح نهج البلاغة) جــــــــ١١ ، ص١٤١ . تحقيق : محمد أبو الفضل إبراهيم ، طبعة القاهرة ، سنة ١٩٥٩م .

على الرغم من ذلك ، ينقل الشيخ المفيد \_ فى كتابه (أوائل المقالات) ص 20 \_ اتفاق الإمامية \_ على تكفير الذين قائلوا عليًا .. ويصفهم "بالناكثين والقاسطين والكفار والضلال الملعونين المخلدين فى النار "!!

ويقول عنها يوسف البحراني \_ في كتابه (الشهاب الثاقب في بيان معنى المناصب) ص٢٣٦: "إنها ارتدت بعد موت النبي والله كما ارتد ذلك الجم الغفير المجزوم بإيمانهم سابقاً .. وأنها مستحقة للنار واللعن والعذاب ، وأن ذلك من مستلزم مذهب الشيعة وأحقية أنمتهم الإنتى عشر "!!

أما النجفى القمى ـ محمد طاهر بن محمد حسين الشيرازى النجفى القمى ـ المتوفى سنة ١٠٩٨م ـ فيقول عن السيدة عائشة ـ رضـى الله عنها ـ فى كتابه (الأربعين فى إمامة الأثمة الطاهرين) ص ٦١٥، ٦١٦:

" ومما يدل على إمامة أنمتنا الإثنى عشر ، أن عائشة كافرة مستحقة للنار ، وهو مستلزم لحقية مذهبنا وحقية أئمتنا الإثنى عشر ، لأن كل مسن قال بخلافة الثلاثة \_ (أبى بكر ، وعمر ، وعثمان) \_ اعتقد إيمانها وتعظيمها وتكريمها ، وكل من قال بإمامة الإثنى عشر . قال باستحقاقها اللعن و العذاب "!!

 " اعلم أن إطلاق لفظ الشرك والكفر على من لم يعتقد إمامــــة أمـــير المؤمنين والأثمة من ولده .. يدل على أنهم مخلدون في النار " !

ويؤكد على ذلك شيخهم عبد الله المامقاني \_ في كتابه (تنقيح المقال) جــ ١ ص ٢٠٨ \_ فيقول :

" وغاية ما يستفاد من الأخبار جريان حكم الكــــافر والمشـــرك فــــى الأخرة على كل من لم يكن الثنى عشرياً " !

وكذلك الحال \_ عنده في قبول الأعمال .. فلقد عقد في هذا الكتاب فصلاً \_ ص١٢٥ \_ جعل عنوانه : (فصل في بيان أن ولاية أهل البيت شرط لقبول الأعمال) !! .. فكأن الاختلاف معهم حرول أي من أنمتهم الإثنى عشر شرك محبط للإيمان .. ومحبط للأعمال الصالحات !! ..

" إننا لم نجتمع معهم على إله ، ولا نبى ، ولا على إمام ، وذلك أنهم يقولون : إن ربهم هو الذي كان محمداً نبيُّهُ ، وخليفته أبو بكر ، ونحن

<sup>(</sup>١) طبعة مؤسسة الأعلى ــ بيروت .

لا نقول بهذا الرب و لا بذلك النبى ، بل نقول : إن السرب الدى خليفت. \* أبو بكر ليس ربنا ، و لا ذلك النبى نبينا " !! ..

ويروى الكلينى هذا الحكم القاطع بكفر كـــل مــن عــدا الشــيعة الإثنى عشرية .. يرويه ــ فى (الكافى) جـــ١ ، ص٢٢٣ ــ عن الرضا ،
 الذى يقول :

" إن شيعتنا لمكتوبون بأسمائهم وأسماء آبائهم ، أخذ الله علينا وعليهم الميثاق ، يردون موردنا ويدخلون مدخلنا ، ليس على ملة الإسلام غيرنا وغيرهم إلى يوم القيامة "!!

\* وإذا كانوا يطلقون على كل من عدا فرقتهم - الإثنى عشرية - صفة "النواصب" - أى الذين ناصبوا أئمتهم العداء - . . فإن "الناصبى" عندهم - كما يقول نعمة الله الجزائرى - فى كتابه (الأنوار النعمانية) جــ ٢ ، ص٣٠٦، ٣٠٧ - : " نجس ، وأنه شر من اليهودى والنصرانى والمجوسى ، وأنه كافر نجس بإجماع علماء الإمامية "!!

وبعبارة شيخهم الكبير ومرجعهم محمد الشيرازى ــ فى موســـوعته (الفقه) جـــ، ص ٢٦٩ :

" فإن من جحد إماماً من الأثمة الإثنى عشر \_ بمن فى ذلك ســائر أقسام الشيعة غير الإثنى عشرية \_ هم "كمن قال إن الله ثالث ثلاثة "!!

وحتى الإمام أبو القاسم الخوئى ــ وهو الذى توفى مــن ســنوات قليلة ــ فإنه يقول ــ فى كتابه (مصباح الفقاهة) جــ ٢ ، ص١١ :

" إنه ثبت بالروايات والأدعية والزيارات جواز لعـــــن المخــــالفين ، ووجوب البراءة منهم ، وإكثار السب عليهم ، واتهامهم ، والوقيعــــة فيــــهم أى غيبتهم \_ لأنهم من أهل البدع والريب ، بل لا شبهة فى كفرهـم ، لأن إنكار الولاية والأئمة حتى الواحد منهم والاعتقاد بخلافـة غـيرهم .. يوجب الكفر والزندقة ، وتدل عليه الأخبار المتواترة الظاهرة فـــى كفـر منكر الولاية "!!

وإذا كان جمهور أهل السنة ، هم \_ فى العقائد \_ على المذه\_ب الأشعرى \_ نسبة إلى إمام أهل السنة والجماعة أبو الحسن الأشعرى (٢٦٠\_٣٢٤ه\_/٨٧٤م\_١٩٣١م) \_ فإن الأشعرية \_ بنظر الشيعة الإثنى عشرية \_ كفار ، بل وأسوأ من المشركين والنصارى ! .. وبعبارة الشيخ نعمة الله الجزائرى \_ فى كتابه (الأنوار النعمانية) جـ ٢ ، ص ٢٧٨ \_ :

" فالأشاعرة لم يعرفوا ربهم بوجه صحيح ، بل عرفوه بوجه غـــير صحيح ، فلا فرق بين معرفتهم هذه وبين معرفة باقى الكفار .. فالأشاعرة ومتابعو هم أسوأ حالاً في باب معرفة الصانع من المشركين والنصــارى .. ولقد تباينا وانفصلنا عنهم في باب الربوبية ، فربنا من تفرد بالقدم والأزل ، وربهم من كان شركاؤه في القدم ثمانية "!!

بل لقد صعد بعض علماء الشيعة بالمفارقة والعداء والتكفير
 من نطاق أصول الاعتقاد إلى نطاق " العنصرية " أيضاً .. فذكر
 الشيخ المفيد \_ في كتابه (الأمالي) ص ١٦٩ \_ :

" أنه ليس أحد طاهر المولد ، وليسم أحد علم ملمة الإسلام (لا الشيعة " !! .. هذه نماذج وأمثلة \_ مجرد نماذج وأمثلة \_ لهذا " الفحش الفكرى " ، الذي أثمره التعصب الطائفي والضلال المذهبي ضد جمهور أمة الإسلام ، الذين يعبدون الله وحده .. ويؤمنون بنبوة خاتم الأنبياء والمرملين \_ محمد بن عبد الله على ويحبون آل بيته ، الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا \_ بنص القرآن الكريم : ( إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا ) (ا) .

. . .

وإذا كان هذا "الفحش الفكرى "قد ظل لقرون طويلة وقفا على التدريس في الحوزات العلمية الشيعية .. وعلى الباحثين في أصول المذهب الشيعي وعقائده .. وتخفيه "التقية "في أغلب الأحيان عن الثقافة العامة للشيعة .. فإن ثورة وسائل الاتصال الحديثة بما في ذلك "مواقع" الشبكة العالمية للمعلومات قد أشاعت هذا "الفحش الفكرى "بين العامة والجمهور ، فأشعلت نيران الفئتة بين جماهير الأمة ، في وقت تجتاح فيه "الصليبية للصهيونية "أمة الإسلام وعالمه وحضارته ، دون تمييز بين الطوائف والمذاهب والأقطار والقوميات في عالم الإسلام ! ..

بل إن المفارقات الغريبة قد جعلت نفراً من السلفيين ــ فى حربـــهم ضد الشيعة .. ومحاولتهم فضح نزعتهم التكفيرية ــ يسهمون فى إشــاعة هذا " الفحش الفكرى " ، وذلك عندما ينقلونه من بطون الكتــب التراثيــة

<sup>(</sup>١) الأحزاب : ٣٣ .

المتخصصة إلى الكتب الجمهورية ، ومواقع الشبكة العالمية للمعلومات !! (١) .

الأمر الذى يستدعى وقفة جادة نواجه بها هذا الخطر الذى يشعل نيران التكفير فى صفوف الأمة .. وينشر لهيب هذه النيران بين العامة والجماهير .

. . .

إن المجتمع الشيعى \_ فى الحوزات والجامعات ومؤسسات البحــــث والدراسة \_ يزخر بالعقلاء من الفقهاء والعلماء .. ونحن \_ مـــن موقــع الحب والتقدير والإجلال \_ نتوجه إلى هؤلاء العلماء العقــــلاء .. فنقــول لهم :

إن الذين أز الواطاغوت الفرس والروم - قبل أربعة عشر قرناً - وفتحوا أبواب كل البلاد أمام الإسلام هم الصحابة ، الذين صنعوا هذا المجد التاريخي تحت قيادة أبي بكر الصديق (٥١ق.هـ - ١٣هـ/٥٧٣م) والفاروق عصر بن الخطاب (٤٠ق.هـ - ٣٢هـ/١٩٥ع) من أن هؤلاء هم السبب - الذي يسره الله لوصول الإسلام إلينا وإليكم .. ولو لاهم فلربما كنتم تعبدون النار أو العجل أبيس حتى هذه اللحظات !!

<sup>(</sup>۱) انظر \_ على سبيل المثال \_ كتاب (الشيعة الإثنى عشرية وتكفيرهم لعموم المسلمين) تأليف عبد الله بن محمد السلفى . طبعة مكتبة الرضوان السلفية \_ كوم حماده \_ البحيرة \_ مصر سفة ٢٠٠٤م .. وكذلك العديد من المواقع السلفية على شبكة " الإنترنت ' .

فهل يجوز ــ في العقل والمنطق والحكمة ــ أن نكفَر ونلعن من كان السبب في نعمة الإسلام التي هي أعظم نعم الله علينا ؟! .

\* لقد لقيت في طهران - في أولى زياراتي لها - ولحدا من نبهاء الشيعة ، الذين تجاوزوا - بالعقلانية والاستتارة - هذا النراث المظلم الذي يمزق وحدة الأمة الإسلامية .. وحدثتي - يومئذ - عن لون من "الثقافة الشعبية" الشائعة في صفوف عوام الشيعة .. حدثتي عن والدته ، التي تتقرب إلى الله - سبحانه وتعالى - عقب كل صلاة ، فتدعو - على مسبحتها - فتقول : " اللهم العن أبا بكر ثم عمر " !!! ..

وإذا كنت قد شعرت بالحزن الشديد ـ يومئذ ـ لشيوع مثـل هـذا "الفحش الفكرى " بين العامة من الشيعة .. ولجعل هذا "الفحش الفكرى " ديناً وقربات يتقرب بها البعض إلى الله ـ سبحانه وتعالى ـ ! فإن الحـزن الأشد قد أصابنى عندما علمت أن هذا "الفحش الفكـرى "ليـس مجـرد تعصب أعمى يمارسه العامة .. وإنما هو " فكر مذهبى " تتناقله المصـادر النراثية الشيعية التى تدرس في الحوزات العلمية ، وتتشكل به وتصطبيع عقول الفقهاء والعلماء والمراجع التـي يقلدهـا العـوام .. بـل وتطبعـه وتوزعه .. بالمجان ـ دور نشر ومكتبات .. ويضعـه البعـض ـ مـن الشيعة أو من خصومهم ـ على مواقع الشبكة العالمية للمعلومات .. ليشيع بين العامة والجماهير ! ..

\* وها هو المرعشى \_ القاضى ضياء الدين نور الله التسترى (١٠١٩\_٩١٠١هـ/١٥٤٩\_١٠١٠م) يورد في كتابه (إحقاق الحق وإرماق الباطل) \_ جــ ۱ ، ص ۹۷ \_ دعاءهم على أبى بكر الصديـق والفــاروق عمر بن الخطاب ، الذي يزعمون أنهم يتقربون به إلى الله ! .. ونصـه :

"بسم الله الرحمن الرحيم ، اللهم صل على محمد وآل محمد . اللهم المعن صنعى قريش وجبتيهما وطاغوتيهما ، وإفكيهما وابنتيهما (١) ، الذين خالفا أمرك ، وأنكرا وحيك ، وجحدا إنعامك ، وعصيا رسولك ، وقلبا دينك ، وحرفا كتابك ، وعطلا أحكامك ، وأبطلا فرائضك ، وألحدا فى آياتك ، وعاديا أولياءك ، وواليا أعداءك ، وخربا بلادك ، وأفسدا عبادك .

اللهم العقهما ، وأتباعهما وأولباء هما ، وأشياعهما ، ومحبيهما (") ، فقد خربا بيت النبوة ، وردما بابه ، ونقضا سقفه ، وألحقا سماءه بأرضك وعاليه بسافله وظاهره بباطنه ، واستأصلا أهله ، وأبادا أنصاره ، وقتللا أطفاله ، وأخليا منبره من وصيّه ووارث علمه ، وجحدا إمامته ، وأشركا بربهما ، فعظم ذنبهما وخلّدهما في سقر ، وما أدراك ما سقر ، لا تبقى ولا تذر .

اللهم العثهم بعدد كل منكر أتوه ، وحق أخفوه ، ومنبر علوه ، ومؤمن أرجأوه ، ومنافق ولوه ، وولى آذوه ، وطريد آووه ، وصلاق طردوه ، وكافر نصروه ، وإمام قهروه ، وفرض غيروه ، وأثر أنكوه ، وشر آثروه ، ودم أراقوه ، وخبر بدّلوه ، وحكم قلبوه ، وكفر أبدعوه ، وكذب دلسوه ، وإرث غصبوه ، وفئ اقتطعوه ، وسحت أكلوه ، وخمسس

 <sup>(</sup>١) أى أمهات المؤمنين عائشة وحفصة \_ رضى الله عنهما \_ .

 <sup>(</sup>٢) أى أن اللعن والدعاء ليس فقط على أبي بكر وعمر ، وإنما على جمهور الأمة
 الاسلامية \_ ٩٠% من العملمين \_ !! ..

استحلوه ، وياطل أسموه ، وجور بسطوه ، وظلم نشروه ، ووعد أخلفوه ، وعهد نقضوه ، وحلال حرّموه ، وحرام حللوه ، ونفاق أسروه ، وعدر أضمروه ، وبطن فتقوه ، وضلع كسروه (دقوه) ، وجنين أسقطوه ، وصك مزتقوه ، وشمل بددوه ، وعزيز أذلوه ، وذليل أعزوه ، وحق منعوه ، وإمام خالفوه .

اللهم العنهما بعدد كل آية حرقوها ، وفريضة تركوها ، وسنة غيروها ، وأحكام عطّلوها ، ورسوم منعوها ، وأرحام قطعوها ، وشهادات كتموها ، ووصية ضيّعوها ، وأيمان تكثوها ، ودعوى أبطلوها ، وبيئة أنكروها ، وحيلة أحدثوها ، وخيانة أوردوها ، وعقبة ارتقوها ، ودباب دحرجوها ، وأزياف لزموها ، وأمانات خانوها .

اللهم العقهما في مكنون السر ، وظاهر العلانية لعناً كثيراً دائماً أبداً سرمداً لا انقطاع لأمداه ، ولا نفاد لعدده ، لعنا يغدوا أولسه و لا يسروح آخره ، لهم ولأعوانهم وأنصارهم ، ومحبيهم ومواليهم ، والمائلين إليسهم ، والناهضين بأجنحتهم ، والمقتدين بكلامهم ، والمصدقين بأحكامهم .

(قل أربع مرات): الله عذبهم عذاباً يستغيث منه أهل النار ، أمين رب العالمين .

(ثم تقول أربع مرات) اللهم العنهم جميعاً .

اللهم صل على محمد وآل محمد ، وأغننى بحلالك عــن حرامــك ، وأعننى من الفقر . ربّ إنى أسأت وظلمت نفسى ، واعـــترفت بذنوبـــى ، وها أنا بين يديك فخذ لنفسك رضاها . لك العتبى ، لا أعود ، فإن عــــدت فعد على بالمغفرة والعفو لك بفضلك وجودك ومغفرتك وكرمك يا أرحــــم الراحمين .

وصل الله على سيد المرسلين وخاتم النبيين وآله الطيبين الطاهرين برحمتك يا أرحم الراحمين " (١) .

. . .

فهل هذا \_ " الفحش الفكرى " \_ معقول ؟!

وهل هذا يليق بمن يتحدثون عن وحدة الأمة الإسلامية في مواجهـة
 الصليبية \_ الصهيونية
 التى تعصف بكل ما هو إسلامى ، دون تميـــيز
 بين مذاهب المسلمين ؟!

وهل نظل \_ هكذا \_ عاجزين \_ و لا أقول راضين \_ أمام هذه " الألغام المتفجرة " ، التى تستخدم صباح مساء فى كسر شوكة الوحدة الإسلامية ؟!

إننا نتوجه بهذه التساؤلات إلى العلماء العقلاء الذين تمتلئ بهم فضاءات الشيعة وجامعاتها .. ولا تخلو منهم الحوزات العلمية التي يتخرج منها هؤلاء العلماء ! ..

<sup>(</sup>١) (الشيعة الإثنى عشرية وتكفير هم لعموم المسلمين) ص٤٣٥ـ٥٠ .

# حقائــق .. وأوهـــام

واليوم ، يتكرر ذات المشهد \_ من التابيد الشعبى الإسلامى \_ إزاء الصمود البطولى الذى قام به المجاهدون من شباب "حزب الله " \_ الشيعى \_ فى لبنان ، أولئك الذين لقنوا الجيش الصهيونى \_ ومن ورائه أمريكا \_ درساً سيكون له ما بعده فى سجل الصراع التاريخى بين أمننا الإسلامية وبين الصليبية الغربية وربيبتها الصهيونية \_ إن شاء الله \_ ..

وكما حدث بالأمس - عندما قامت الثورة الإيرانية سنة ١٩٧٩م - عندما حاول البعض ربط الثورة والثورية بالمذهب الشيعى ، وبثقافة الجهاد والاستشهاد لدى هذا المذهب ، للقيام بتحويل بعض الشباب عن المذهب السنى إلى التشيع .. تتكرر ذات الأفكار وذات المحاولات ، لإقناع بعض الشياب ، المنبهر بأداء المقاومة الشيعية في لبنان بالتحول عن السنة إلى الشياب ، المنبهر بأداء المقاومة الشيعية في لبنان بالتحول عن السنة إلى السياب ، المنبهر بأداء المقاومة الشيعية في لبنان بالتحول عن السنة إلى السياب ، المنبهر بأداء المقاومة الشيعية في لبنان بالتحول عن السنة المسياب المنبيات السنة المسياب ، المنبهر بأداء المقاومة الشيعية في البنان بالتحول عن السنة المسياب ، المنبهر بأداء المقاومة الشيعية في البنان بالتحول عن السنة المنبيات المنبيات المنبيات المناب المنبيات الم

\* وللإجابة على التساؤلات التي طرحها ويطرحها بعض الشباب حول هذا الموضوع - الهام والحساس - نقدم هذه الحقائق الفكرية والتاريخية - بل والمعاصرة - التي ترسم الصورة الصادقة ، من جميع جوانبها وزواياها ، أمام عقول الشباب .. وذلك إعانة لهم على التفكير الموضوعي السليم .. وهي حقائق نقدمها في عدد من النقاط :

(1)

يجب أن نميز بين الإعجاب بالمقاومة التي تقوم بها حركات التحرر الوطنى والقومي والإسلامي ، وبين المذاهب والعقائد التي تعتنقها هذه الحركات .. فكل شعوب الدنيا – وعلى مر التاريخ .. ورغم تعدد دياناتها ومذاهبها – قد خاضت غمار الثورات .. وكثيرون منها قد مارسوا البطولات في مواجهة الغزاة والمستبدين .. ومن الخطأ البيسن أن يقودنها الإعجاب بثورات هذه الشعوب وبطولاتها إلى الإعجاب بدياناتها وعقائدها ومذاهبها ، فنتحول عن عقائدنا ومذاهبنا إلى هذه العقائد والمذاهب التسي

لقد النبهر العالم كله ببطولات الجيئ المسوفييتي في معركة
 ستا لينجراد "، التي فتحت الطريق أمام انهيار النازية والفاشية \_ فــــــى
 الحرب العالمية الثانية \_ .. وذلك دون أن ينبهر أحـــد بــالعقيدة القتاليــة

\* ولقد أيدنا جميعاً المقاومة الفيتنامية الباسلة ، وأعجبنا ببطولات الشعب الفيتنامى ضد الاستعمار الفرنسى والأمريكى ، . لكننا لم نمنح هذا الإعجاب للبوذية الفيتنامية ، ولا لماركسية الحزب الشيوعى الفيتنامى ، الذى قاد هذا النضال وسطر تلك البطولات . . ومن ثم لم يتحول أحد منا إلى البوذية ولا إلى الشيوعية ! . .

\* ولقد وقف أحسر ار العسالم \_ مسن كسل الديانسات و المذاهسب و الفلسفات \_ مع المقاومة البطولية للشعب الفرنسي ضد الاحتلال النسازى \_ إبان الحرب العالمية الثانية \_ وهي المقاومة التي قادها الشيوعيون الفرنسيون ، ونلسك دون أن يمتد هذا التأبيد العالمي للشيوعية .. و لا للوجودية ، كمذاهب يعتنقها هولاء المقاومون !..

\* واليوم يمنح أحرار العالم إعجابهم وتقدير هم لتيارات اليسار فـــى أمريكا الوسطى والجنوبية ــ من "كاسترو" ــ في كوبا ــ إلى " تشافيز" ــ في فنزويلا ــ .. هذا اليسار الذي يقاوم الطاغوت الإمبريالي الأمريكي وذلك دون أن يعنى هذا أن نتحول إلى المذاهب اليمارية التي يتمذهب بــها هؤلاء المقاومون!..

بل ولقد سبق لجماعير عريضة من شباب العالم أن فتتت بالمقاومة الأسطورية "لجيفارا" .. لكنها لم تفتن "بالماركسية .. اللينينية.. الماوية "التي حركت هذا البطل الأسطوري "جيفارا"!

وهكذا يستبين لنا أن الربط العضوى والحتمى بين " المقاومة "وبيــن " مذهب " أهلها .. ومن ثم الربط بين الإعجاب بهذه المقاومة وبين التحول إلى مذاهب أهلها .. هو وهم كبير وخطير ، يروج له بعض الخبثاء فـــــى أوساط الذين لا يعلمون ولا يفقهون ! ..

## ( 4)

ثم .. من قال إن النشيع قد ارتبط ــ تاريخياً ــ بالثورة والمقاومـــة لحكام الجور .. وأن أهل السنة قد كانوا مستسلمين ، أو أقل مقاومة مــــن الشيعة عبر تاريخ الإسلام ؟! ..

إن هذه المقولة \_ التي يروج لها الخبثاء في صفوف الجهلاء \_ هي الأخرى وهم من الأوهام .. بل ومضادة للحقائق الصلبة التي امتلأت بــها صفحات التاريخ ..

لقد فتح المسلمون الأوائل في ثمانين عاماً أوسع مما فتح الرومان في ثمانية قرون .. وأز الوا القوى العظمى التي استعمرت الشرق وقهرت للمنيأ .. وثقافياً .. ولغوياً .. وحضارياً للأكثر من عشرة قرون للمندر الأكبر (٣٥٦\_٣٢٤ق.م) في القرن الرابع قبل الميلاد للميلاد للميلاد .
 هرقل " (٣١٠\_٣٤٤م) لقرن السابع للميلاد .

وبهذا الفتح الإسلامي المبين ، فتح هؤلاء الفاتحون الطريق أمام انتشار الإسلام من المغرب \_ غرباً \_ إلى الصين \_ شرقاً \_ ومن حوض نهر الفولجا \_ شمالاً \_ إلى جنوبي خط الاستواء .. وجميع هؤلاء الفاتحين - من الخلفاء والصحابة والمجاهدين - يتولاهم أهل السنة ، ويصلون ويسلمون عليهم ، ويعتبرونهم الأثمة والقادة الذين أقاموا الدين ونشروه ، وأسسوا الدولة ومدو لها الحدود .. وأتسم الله على أيديهم هذه النعمة التي نعيش فيها وعليها حتى يومنا هذا .. بل وكانوا هم المؤسسين لقواعد الحضارة الإسلامية التي أنارت العالمين ..

بينما الشيعة \_ باستثناء الزيدية \_ قد حرموا أنفسهم \_ م\_ع شديد الأسف \_ من هذا الرصيد التاريخي المجيد ، وذلك عندما حكموا على جمهور هذا الجيل الفريد \_ من الصحابة \_ بالكفر والردة .. بل وأوجبوا لعنهم والبراءة منهم \_ والعياذ بالله \_ ! ..

لذلك ، كانت هذه الفتوحات وهذه البطولات ، التي لولاها لما دخلت شعوبنا في دين الإسلام ، كانت رصيداً للتاريخ السنى في ميادين الفتوحات والبطولات والتحرير للأرض وللضمير .. ولا أثر لها في تاريخ الشيعة والتشيع ــ مع الأسف الشديد ــ ! ..

#### ( " )

وعندما جاء الغرب الصليبى ليختطف الشرق من التحرير الإسلامى لا الحروب الصليبية (٤٨٩-٢٩٠هـ ١٠٩٦هـ ١٢٩١م) - رأيناه يغتصب القدس وفلسطين والشام من الدولة الفاطمية الشيعية - التى كانت عقيدتها الباطنية بداية الانحطاط فى التاريخ الإسلامى - كما يقول جمال الدین الأفغانی (۱۲۰۶ـ۱۲۱هـ/۱۸۳۸ـ۱۸۳۸م) (۱) . ووجدنا حمل الدین الأفغانی (۱۲۰هـ/۱۸۳۸ می ۱۸۳۸م) (۱) . ووجدنا کا علی العکس من ذلك دول الفروسیة الإسلامیة السنیة وخاصة الأیوبیات (۱۲۰هـ۱۲۹۸هـ ۱۲۲۰۸م) و المملوکیات (۱۲۵مـ۱۲۵۸م) و المملوکیات (۱۲۰۸مهـ/۱۲۰۰م) د هی التی جاهدت وحاریت حتی استعادت الشرق و حررت مقدسات الإسلام من الصلیبیین .

وإذا كان صلاح الدين الأيوبى (٥٣٢\_٥٨٩هــــ/١١٣٧مـ١١٩٣) قد أصبح علماً على الجهاد الإسلامي عبر تاريخ الإسلام، فإنه هو القائد السنى ، الذي خلص بلاد الإسلام من انحرافات الشيعة الإسماعيلية الباطنية .. كما خلص هذه البلاد من أشرس حملات الصليبيين .. بينما هو مرفوض عند الشيعة ـ مع الأسف الشديد ـ ! ..

وكذلك صنعت جماهير أهل السنة ، وجيوشهم وقياداتهم ، عندما حرروا ديار الإسلام من العروة التنزية المدمرة ، التي هددت الوجود الإسلامي .. فالذين قهروا النتار في "عين جالوت " (١٣٦٨هــــ/١٢٦٠م) هم أهل السنة .. والذين استعادوا بغداد من النتار هم أهل السنة .. بينما الخيانة التي قتحت أبواب بغداد أمام "هولاكو" (١٢١٧ـــ١٢٦٥م) كانت من الآخرين !! ..

إذن .. فرصيد الجهاد والفداء والاستشهاد الذى حرر الشرق من القهر الاستعمارى القديم .. ففتح أبواب هذا الشرق أمام الإسلام .. إنما يصب في تاريخ السنة ، الذى هو تاريخ جمهور الأمة .. وكذلك الحال

 <sup>(</sup>۱) (الأعمال الكاملة) ص١٩٥٨ ـ ١٦١ ـ دراسة وتحقيق : د . محمــ د عمــارة . طبعــة
 القاهرة ، سنة ١٩٦٨م .

مع رصيد الجهاد والفداء والاستشهاد الـــذى حــرر الشــرق الإســـلامى ــ مرة ثانية ــ من الصليبيين الذين أرادوا اختطاف هــــذا الشــرق مــن الإسلام .

# ( 1)

وفى عصرنا الحديث .. وبعد أن استغل الاستعمار الغربى " التشيع الصفوى الإيرانى " فى إضعاف الدولة العثمانية .. ثم أخذ في احتالال ولايات هذه الدولة الإسلامية الجامعة ، ولاية بعد ولاية ، حتى عمت بلوى الاستعمار \_ الإنجليزى .. والفرنسى .. والإيطالي \_ أغلب بلاد الإسلام . من الذى قاد حركات التحرر الوطنى التى دفنيت هذه الإمبر اطوريات الاستعمارية فى أرض الشرق الإسلامى ؟؟

إنهم أهل السنة ، الذين يكونون ٩٠ % من تعداد أمة الإسلام .. فهم الذين حرروا الجزائر من القهر الاستعماري الفرنسي ، وقدموا على مذبح حريتها قرابة المليونين من الشهداء !! وهم الذين حرروا مصر من الاستعمار الإنجليزي ، لتعود إلى قيادة حركات التحرر الوطني والقومي على امتداد ديار الإملام في آسيا وإفريقيا .

وهم الذين قادوا ويقودون حتى هذه اللحظات حركات التحرر الوطنى والجهاد الإسلامى على أرض فلسطين .. والعراق .. والشيشان .. وكشمير .. والفلبين .. والصومال .. والسودان .. وأفغانستان .. إلى آخو ميادين الجهاد والتحرر الوطنى في عالم الإسلام .

بينما رأينا \_ ونرى \_ قطاعات من الشبيعة \_ فى العراق \_ يتحالفون مع أمريكا ضد المقاومة السنية للاحتكال ! .. ورأينا التشبيع الإيراني يساعد أمريكا على احتلال أفغانستان \_ لأسباب مذهبية ضيقة الأفق \_ ويصنع ذات الخطيئة مع أمريكا ضد العراق ! ..

لذلك .. فإن الربط بين بطولة "حزب الله " على أرض لبنان وبين التشيع \_ كمذهب \_ هو خطأ فكرى .. ووهم لا نصيب له من الصدق والموضوعية .. فهنا \_ في لبنان \_ شيعة أبطال ، يحاربون الصهيونية والاستعمار .. وهناك \_ في العراق \_ شيعة ، فتحوا أبواب العراق أمام الغزاة الأمريكان ، وأمام الاختراق الصهيوني ، بل ودخلوا بغداد على ظهور الدبابات الأمريكية ! .. ويُحكمون الأن من السفارة الأمريكية في المنطقة الخضراء " ! ..

بل إن فى إيران ــ التى تساعد " حزب الله " العربى ــ تشيعاً فارسياً يضطهد ، ليس فقط أهل السنة الإيرانيين ، وإنما يضطهد ــ كذلك ــ الشيعة العرب والتركمان والأكراد فى إيران !! ..

فالمذهب شيء .. والموقف الوطني والجهادي شيء آخر .. والصمود والبطولات ليمت حكراً على مذهب بعينه .. ولا دين بذاته .. ولا فلسفة دون غيرها من الفلسفات . كما يحاول بعض الخبثاء أن يوهموا بعض الذين لا دراية لهم بحقائق الفكر والمذاهب والتاريخ . بل إن تاريخ الشيعة \_ كمذهب \_ لم يعرف انخراطهم فى الشورات ضد الحكام الظلمة وضد الاحتلال الأجنبى إلا فى القرن العشرين! .. فلقد ظلوا طروال تاريخهم \_ منذ الإمام جعفر الصادق (١٠٨ـ١٤٨هـ/١٩٩٥م) يعلقون الاشتغال بالسياسة والقيام بالثورة .. وبناء الدولة على عودة الإمام الغائب (٢٥٦هـ/١٨٠م).

وكان أهل السنة هم الذين يقودون الثورات وحروب التحرر الوطنسي والقومي والجهاد الإسلامي طوال هذا التاريخ .

وإذا كنا نمنح الإعجاب والتباييد \_ كل الإعجاب والتأييد \_ للمقاومة الباسلة "لحزب الله " في لبنان و" لحماس " و" الجهاد " في فلسطين .. فإننا نمنح الإعجاب للإسلام الذي يحرك الأمة \_ بالجهاد \_ ويدفعها إلى المقاومة .. وليس لمذهب من المذاهب التي يحتضنها الإسلام .. وإلا لتغيرت مذاهبنا ، بل ودياناتنا تبعا للمذاهب والديانات التي سادت وتمود في المجتمعات التي قاومت وقاتلت الجبابرة والمستعمرين .

\* ولو كان \* المذهب \* هو المعيار .. فهل نطلب من الشيعة المعجبين ببطو لات \* حماس \* فى فلسطين ، أن يتحولوا من التشيع إلى السنة .. كما يفكر البعض فى التحول إلى الشيعة بسبب الإعجاب ببطــو لات المقاومــة الشيعية فى لبنان ؟؟!

وأخيرًا .. فإن هناك حقيقة اجتماعية هامة وخطرة ، تقول :

إن الوحدة المذهبية لأى مجتمع من المجتمعات هى مصدر هام مسن مصادر قوة هذا المجتمع وتماسك نسيجه الوطنى ، تعينه على الصمود في مواجهة التحديات ـ الداخلية .. والخارجية \_ .. لذلك ، فإن خلخلة الوحدة المذهبية في المجتمعات السنية يحولها إلى مجتمعات طائفية هشة لا قسوام لها ، ولا قدرة لها على الصمود في وجه الغزاة .. ومن هنا فإن زرع خلايا شيعية في المجتمعات السنية ، أو زرع خلايا سنية في المجتمعات السنية ، أو زرع خلايا سنية في المجتمعات الشيعية ، هو عامل تفكيك ، يغتح الثغرات أمام الاجتياح الخارجي ، ويخلق الأوراق " التي يلعب بها الاستعمار .

لذلك ، فإن من حقنا جميعا \_ بل ومن واجبنا \_ أن نمنح كل التأبيد والإعجاب والتمجيد لجميع حركات المقاومة الوطنية والقومية والإسلامية في لبنان ، وفلسطين ، والعراق ، وأفغانستان ، والشيشان ، وكشمير ، والصومال ، والفلبين ، الخ ، الخ ، ولكن ، دون أن نقع في الوهم الذي يزعم أصحابه أن المقاومة هي حكر على مذهب دون مذهب ، أو نقع في خطيئة خلخلة النميج المذهبي والاجتماعي لمجتمعاتنا العربية والإسلامية خطيئة فلخلة النميج المذهبي والاجتماعي لمجتمعاتنا العربية والإسلامية . . فحقائق التاريخ ، وحقائق الواقع أكبر وأصدق من جميع الأوهام .

إن تحويل الشعب إلى طوائف هو هدف ثابت من أهداف الاستعمار . لأن هشاشة المجتمعات الطائفية تسهل اختر اقها على الاستعمار .

وأمريكا التي تحارب الشيعة في لبنان .. هي التي تستعين بهم فـــــى العراق .. وتدافع عنهم في مصر !! .

وعندما جاء بونابرت (١٧٦٩–١٨٢١م) ليحتل مصر سنة ١٧٩٨م راهن على الأقباط في مصر .. وعلى اليهود في فلسطين .. دون أن يكن أى لحنزام لا للأقباط ولا لليهود .. لقد تحدث عن ما سماه " الأمة القبطية " فقال : " سوف يسعدني أن أحميها .. وأعيد لها الكرامة والحقوق التسى لا يمكن فصلها عن الإنسان " .

أما " الثمن " الذي أراده من الأقباط ، فهو - بنصص عبارته - : " مطالبة أبناء الأمة القبطية بالكثير من الحماسة والإخلاص في خدمة الجمهورية الفرنسية " !!

ولنتدبر \_ جميعا \_ كلمات بونابرت عن الأقباط ، التي يقول فيها :
" إنهم أناس لنام في البلاد ، ولكن يجب مراعاتهم لأنهم الوحيدون الذين في يدهم مجمل الإدارة للبلاد .. لقد حصلت منهم على سجلات هائلة حول قيمة الضرائب المفروضة على مصر "!! (١) .

الا قاتل الله الطائفية .. واللعب بأوراقها .. ولعن الله الخبثاء الذيـــن يسلكون سبيل المذهبية لخلخلة النسيج الاجتماعي في مجتمعات الإســــلام ، سواء أكان هذا النسيج سنيا ــ في المجتمعات المنية ــ أو شــعبيا ــ فــي المجتمعات الشيعية ــ . .

وعلى من يفكر في أن يتحول من السنة إلى الشيعة \_ فــى مجتمــع سنى \_ أن يدرك أنه بذلك التحول سيعزل نفسه عن محيطــــه، ويحــول

 <sup>(</sup>١) صحيفة (وطنى) وثانق نشرها عادل جدى - تحت عنوان " المخططات الخط برة "
 في ٢٠٠٦/٧/٢م .

جهوده ضد ذلك المحيط! .. وكذلك الحال مع الشيعى الذي يفكر في التحول إلى السنة \_ في محيط شيعي \_ ..

فنحن جميعا مسلمون .. وعلينا أن نوجه كل طاقاتنا انحرير بلادنا من القهر الاستعمارى والاستبداد الداخلي .. لا أن نفرغ طاقاتنا في العبث المذهبي ، الذي لن يفيد منه سوى الأعداء !

## ( Y )

لكن .. إذا كان هذا هو منطق العقل الرشيد .. فليس كل ما يتمنسى المرء يدركه ! لقد تحدثت إلى أحد فضلاء علماء الشيعة ــ عدما التقينسا بالجزائر أواخر ثمانينبات القرن العثرين ــ في " ملتقي الفكر الإسسلامي " وقلت له :

ـ لقد لاحظت \_ وأنا أنابع إصدارات الكتب الشيعية \_ كثرة مبالغاً فيها في الكتب التي تهاجم " الوهابية " .. مع أن تعداد الوهابيين لا يعدو بضعة ملايين ، في أمة بقترب تعدادها من المليار ونصف المليار .. فلم هذا الجهد الكبير الذي تبذلونه في هذا الميدان ؟!

فكان جو ايه :

\_ إنهم بكفروننا .. .

فقلت له :

— وماذا في هذا ؟! .. إنهم — أو بعضــــهم \_ يكفروننـــا \_ نحـــن الأشهعرية والماتريدية \_ ونحن نمثل أكثر من ٩٩% من أهل السنة .. ومع ذلك لا نلقى اليهم بالا ! .. ومنذ ذلك التاريخ \_ وعبر اهتماماتي بالمذاهب الإسلامية \_ أدركت أن الشيعة والوهابية يتصرفان \_ كليهما \_ لا بعقدة الأقليـــة " و " نزعــة الفرقة الناجية " .. وربما بعقلية " الدين المستقل " ، الذي يكفر أهلـــه كـــل الآخرين ! ..

ولهذه الحقيقة ، نجد احتفالهما الشديد وسعيهما الحثيب " المتحويا المذهبي " وكأنه " هداية إلى الإسلام " ! . . فالوهابيون يفرحون عندما يتحدثون عن حصادهم من " الشيعة الذين تسننوا " ، والشيعة قد جعلوا فنا من فنون تأليفهم للحديث عن الذين تحولوا من " السنة " إلى " الشيعة " حتى أصدروا و في هذا الفن العديد من الكتب ومنها كتاب (المتحولون) الذي بلغت أجز اؤه سبعة مجلدات !!

. . .

وإذا كانت الأوهام درجات ومستويات .. فيها البسيط .. والمترسط .. والنقيل .. فإن ذروة الأوهام الشيعية قد تمثلت في ذلك الذي الدعاء "الكذية \_ المرتزقة " من تحول عدد من أئمة علماء أهل السنة والجماعة وأعلامهم إلى المذهب الشيعى .. لقد ادعوا ذلك على شيخ الأزهر ، ومفتى المالكية الشيخ سليم البشرى (١٢٤٨ ١٣٣٥ هـ ١٣٣٥ مـ ١٩١٧م) .. وادعوه على الإمام الأكبر الشيخ محمود شاتوت وادعوه على الإمام الأكبر الشيخ محمود شاتوت إلى حد ادعاء ذلك على الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده الى حدد ادعاء ذلك على الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده

وإذا كان هذا "الفن " من فنون " الأوهام الكاذبة .. والأكانيب الوهمية " يحتاج في الرد عليه وتفنيده إلى دراسة خاصة .. فإننا نشير هنا مجرد إشارات - إلى مكانة هذه الدعوى عن تحول الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده إلى التشيع .. مكانتها من الحقائق البدهية والصلبة ، التي تمثلت وتجسدت - ولا تزال متمثلة ومتجسدة - في حياة الأساد الإمام وفي فكره - المجموع والمحقق في (أعماله الكاملة) :

۱ \_ لقد أعلن الشيخ محمد عبده عين مذهبه ومذهب أستاذه جمال الدين الأفغاني (١٢٥٤ ـ ١٣١٤هـ/١٨٣٨ ـ ١٨٩٧م) ومذهب جمعية (العروة الوثقي) \_ التي رأسها الأفغاني .. وكان محمد عبده نائب رئيسها \_ اعلن عن مذهبهم فقال \_ في رسالة كتبها إلى أحد أعضاء هذه الجمعية \_ " .. وليعلم \_ سيدى \_ أننا سن أشعريون أو ما تريديون ، وأننا في أعمال العبادات دائرون بين المذاهب الأربعـة ، فمنا المالكي والخنفي والحنبلي والحنفي .. " (۱) .

فهل يجوز أن يقال عن صاحب هذا " الإعلان " إنه تشيع ١٢ ...

٢ \_ وقال الإمام محمد عبده عن مذهب أستاذه جمال الدين الأفغانى وهو يترجم له في المقدمة التي كتبها لرسالة (الرد على الدهريين) — : إن مذهبه "حنفي " كأهل أفغانستان المنة \_ وأنه كان من أشد الناس محافظـة على مذهب إمامه أبي حنيفة النعمـان (٨٠-٥٥هــ/١٩٩ ـ/٢٩٩) .. وبنص عبارة الشيخ محمد عبده عن مذهب الأفغاني :

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) جــ ١ ، ص ٦٩٧ ، طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣م -

" أما مذهب الرجل فحنيفى حنفى . وهو وإن لم يكن قــى عقيدتــه مقدا ، لكنه لم يقارى السنة الصحيحة ، مع ميل إلــى مذهـب السادة الصوفية ـ رضى الله عنهم ـ وله مثابرة شديدة على أداء الفرائض فـى مذهبه ، وعرف بذلك بين معاشريه فى مصر أيام إقامته بها ، ولا يـاتى من الأعمال إلا ما يحل فى مذهب إمامه ـ (أبى حنيفة) ـ . فــهو أشــد من رأيت فى المحافظة على أصول مذهبه وفروعه . . " (١) .

" \_ وإذا كانت نقطة انطلاق التشيع ، ومعيار افتراقه عن مذه \_ ب أهل السنة والجماعة ، هو رفض الشبعة إقامة الدولة والخلاف والإمامة على " الشورى " والاختيار .. وسلطة الأمة " ، وإقامتها \_ بدلا من ذلك \_ على " النص والوصية والتعيين " من السماء والوحسى .. وبعبارة العلامة السيد محمد باقر الصدر :

" فإن النبى لم يمارس عملية التوعية على نظام الشورى وتفاصيلة التشريعية أو مفاهيمه الفكرية ، ولم يطرح الشورى كنظام للأمة ، ولكنه أعد الإمام عليا للمرجعية وزعامة التجربة بعده ، وأودعه سنته كاملة ، وعلمه ألف باب من العلم .. " (١) .

إذا كان هذا هو رفض الشيعة لإقامة الدولة الإسلامية على نظام الشورى ، فإن الأعمال الفكرية للإمام محمد عبده مليئة بالحديث

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، جـــ ٢ ، ص ٣٤٣ ،

 <sup>(</sup>٢) محمد باقر الصدر (التثبيع ظاهرة طبيعية في إطار الدعوة الإسلامية) ، ص٠٤٠ ٤٠٠
 ٥٦ . تقديم وتعليق السيد طالب الحسيلي الفرعي ، طبعة القاهرة سنة ١٣٩٧هـ/١٩٧٧م.

عن الشورى وسلطة الأمة طريقا وحيدا لإقامة الدولة والخلافة والإماسة في الإسلام .. حتى لقد خصص لــــهذا المبحـــث العديـــد مـــن القصـــول والمقالات (١) .

فهل يكون شيعيا من يفترق ويخالف ويناقض نقطة الانطلاق الشيعية في عقيدة الإمامة ؟!.

٤ \_ وإذا كانت الشيعة تدعى أن الرسول ﷺ قد اختار معه في المباهلة "مع نصارى نجران سنة ١٠هـ على بن أبى طالب ١٠ وزوجه فاطمة .. وابنيهما الحسن والحسين ١٠ ويذكرون ذلك فى تفسيرهم قول الله \_ سبحانه وتعالى \_ : ﴿ فَمَن حَاجِكِ فَيه مِن بِعد ما جاءك من العلم فقل تعالوا ندع أبناءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين ) (\*) .

\* الروايات متققة على أن النبى ﷺ اختار للمباهلـــة عليـــا وفاطمـــة وولديهما .

ويحملون كلمة ( نساعها ) على فاطمة ، وكلمة ( أتفسينا ) على على فقط ،

ومصادر هذه الروايات الشيعة ، ومقصدهم معروف ، وقد اجتهدوا في تزويجها ما استطاعوا حتى راجت على كثير من أهل السنة .

<sup>(</sup>١) اتظر : على سبيل المثال \_ جـ ١ ، ص ٣٨١\_٣٩٩ من أعماله الكاملة .

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٢١ .

ولكن واضعيها لم يحسنوا تطبيقها على الآية ، فإن كلمة (نساءنا) لا يقولها العربى ويريد بها بنته ، لا سيما إذا كان له أزواج ، ولا يقهم هذا من لغتهم ، وأبعد من ذلك أن يسراد ( بأنفسنا ) على عقيه الرضوان \_ وهذا الإشكال وارد على قول الشيعة ومن شايعهم .. \*(١) .

فهل يكون شيعيا من يتهم الشيعة بالوضع – أى الكذب المتعمد – و وبترويج هذا الكذب ودسه فى كتب التفسير .. ثم ينقض – بالدراية – هذه الروايات التى وضعوها ؟!..

و \_ وإذا كان عمدة عقائد الشيعة في الإمامة هي عصمة الأنمة ... فإن الإمام محمد عبده يرفض هذه العقيدة الشيعية من أساسها .. ويرفض تفسير الشيعة لـ ﴿ أُولَى الأمر ﴾ في الآية القرآنية : ﴿ يا أَيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكسم ﴾ (٢) . بأنهم " أثمتهم المعصومون " .. يرفض الإمام محمد عبده هذه العقيدة المركزيسة والمعيارية في المذهب الشيعي .. ويقول \_ في تفسيره لهذه الآية \_ :

" وقالت الشيعة إنهم الأنمة المعصومون . وهذا مردود ، إذ لا دليل على هذه العصمة ، ولو أريد ذلك لصرحت الآية " .

وبعد رفضه لهذه العقيدة الشيعية المحورية ، يقدم تفسيره لـ (أولـ ي الأمر) ، فيقول : " إن المراد بأولى الأمر جماعة أهل الحل والعقد من المسلمين ، وهم الأمراء والحكم والعلماء ورؤساء الجند ،

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عيده) جــ٥ ، ص٢٤، ٥٠ ،

<sup>(</sup>٢) النساء : ٩٥ .

وسائر الرؤساء والزعماء الذين يرجع اليهم الناس في الحاجات والمصالح العامة ".

وهو بهذا النضير – لأولى الأمر – يجعل السلطة فى الأمــــة عـــن طريق ممثليها ، وليس فى الأئمة المعصومين – كما هى عقيدة الشيعة فـــى الإمامة والسلطة والدولة ـــ .

ثم يضرب - الإمام محمد عبده - مثلا على المؤسسات الشورية الإسلامية التي جسنت سلطة (أولى الأمر) في عسيد الخلافة الراشدة - خلافة الفاروق عمر بن الخطاب - الذي يكفره الشيعة ويلعنونه! - فيقول: .. وذلك كالديوان الذي أنشأه عمسر باستشارة أهل الراي من الصحابة - رضى الله عنهم - وغيره من المصالح التي أحدثها - (عمر) - برأى أولى الأمر من الصحابة ، ولم تكن في زمن النبي على ولم يعترض أحد من علمانهم على ذلك .. \* (١) .

فيل هذا الفكر الواضح والحاسم ، الذي يرفض عقيدة الشيعة في عصمة الأئمة "وينحاز إلى الشورى ومؤسساتها كمصدر للسلطة \_ وليس إلى السلطان الإلهي ملائمة المعصومين .. كما ينحاز إلى نهج عمر بن الخطاب والصحابة \_ الذين يكفرهم الشيعة ويلعنونهم \_ في سياسة الدولة .. وبترضى عن هؤلاء الصحابة ؟؟! ..

هل يمكن أن يكون هذا الفكر الواضح والحاسم صادرًا من شيعي ؟!.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق : جــه ، ص ٢٢٩ .

٦ \_ وانطلاقاً من وسطية أهل السنة والجماعـة ، يرفـض الإمـام محمد عبده الخلو الشيعى .. ويقول : " وغلا بعض الشيعة فرفعـوا عليـاً أو يعض ذريته إلى مقام الأثرهية أو ما بقرب منه ، وتبع ذلـــك خــلاف في كثير من العقائد .. ' (!) .

فهل إطلاق لفظ " الغلو " على مذهب الشيعة في الإماسة ، وفي على على على على على المعدد عن شبعي .. تحول من السنة الى الشيعة ؟! ..

لقد قال الشيعة الإثنى عشرية في على بن أبي طالب : "كان \_ عليه السلام \_ مُحَدِّثًا ، يحدِّثُه الملك .. " (١) . وقالوا عن كل إمام من أنستهم الإنتي عشر :

الكمال في أعلى درجاته .. ومتى توجه إلى شيء من الأشياء وأراد معرفته استطاع علمه بتلك القوة القدسية الإلهامية ، بلا توقف ، والرد معرفته استطاع علمه بتلك القوة القدسية الإلهامية ، بلا توقف ولا ترتيب مقدمات ولا تلقين معلم .. والأدمة لم يستريوا على أحد ، ولا يتطموا على يد معلم ، من مبدأ طغولتهم إلى سين الرشد ، حتى القراءة والكتابة ، ولم يثبت عن أحدهم أنه دخل الكتاتيب أو تتلف على يد أستاذ في شيء من الأشياء ،مع ما لهم من منزلة علمية لا تجارى ، وما سنلوا عن شيء من الأشياء إلا أجابوا عليه في وقته ، ولسم تمسر

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، جــ٣ ، ص٣٧٧ ،

<sup>(</sup>٢) الكليني (الكافي) ، جـــ١ ، ص ٢٧١ ،

على ألسنتهم كلمة ( لا أدرى ) ولا تأجيل الجواب إلى المراجعة أو التأمل ونحو ذلك .. \* (١) .

فهل رفض هذه العقيدة الشيعية في الأئمة ، ووصفها " بالغلو " يمكن أن يصدر عن متحول من السنة إلى الشيعة ؟!..

٧ — وإذا كان الشيعة قد جعلوا للإمام ساطة دينية كينونية .. فيهو المعصوم .. والمنصوص عليه .. والمعين من السماء — بواسطة الوحى — .. وهو مصدر الشريعة .. والحافظ لها .. والقيم على القرآن — .. والذي لا يجوز عليه الخطأ ، بينما يجوز الخطأ والضلال على الأمة جمعاء .

ولقد قاسوا الإمامة على النبوة .. بل ورفعوها فوق النبوة ، فقالوا :

' إن دفع الإمامة كفر ، كما أن دفع النبوة كفر ، ولقد امتازت الإمامة على النبوة لأنها استمرت بأداء الرسالة بعد النهاء دور النبوة .. فالنبوة لطف خاص والإمامة لطف عام ' ! (') .

بل وجعلوا لهذا الإمام خلافة تكوينية تخضيع لولايتها وسيطرتها حضيع ذرات هذا الكون! — وليس فقط الأمهة والدولية والاجتماع! — ورفعوا مقام الإمام فوق مقام الرسول! .. وبعبارة الإمام الخميني:

<sup>(</sup>١) محمد رضا المظفر (عقائد الإمامية) ، ص٧٦-٧٩ ، طبعة النجف ، دار النعمان .

<sup>(</sup>۲) (الكافي) جــــ ۱، ص ١٦٨، ١٦٠، و الطوسي (تلخيص الشافي) جـــ ١٠، ص ١٣١، ١٣٢. طبعة النجف سنة ١٣٨٤هــ ـ

أ. فإن للإمام مقاما محمودا ودرجة سامية وخلافة تكوينية تخضع لولايتها وسيطرتها جميع ذرات هذا الكون . وإن من ضرورات مذهبنا أن لأتمتنا مقاما لا يبلغه ملك مقرب ولا نبى مرسل " .

" ويموجب ما لدينا من الروايات والأحاديث فإن الرسول الأعظم والأتمة كاتوا قبل هذا العالم أتوارا ، فجعهم الله بعرشه محدقين ، وجعل لهم من المنزلة والزلفي ما لا يعلمه إلا الله " (١) .

بل ويجعلون هذه السلطة الدينية الكهنوئية ـ التى تفوقت على السلطة الحبرية للبابوات ـ للفقيه النائب عن الإمام ـ فى عصر الغيبـة للإمـام الغائب ـ :

وذلك " لأن الفقيه هو وصبى الرسول من بعد الإمام ، والحجة على الناس كما كان الرسول حجة عليهم . وفي عصر الغيبة يكون — (الفقيه النائب) — هو إمام المسلمين دون سواه .. وله كل سلطات الإمام ، الذي هو حجة الله .. الذي عينه الله .. فالله جعل الرسول وليا للمؤمنيات جميعا ، ومن عبده كان الإمام وليا .. ونفس هذه الولاية والحاكمية موجودة لدى الفقيه .. فالقيم على الشعب بأسره لا تختلف مهمته عن القيم على الصغار إلا من ناحية الكمية ا.. " (۱) .

إذا كانت هذه هي السلطة الدينية الكهنوتية للإمام عند الشديعة .. فكيف يكون الشيخ محمد عبده شيعيا ، وهو الذي نقض هذا البناء الكهنوتي

<sup>(</sup>١) الخميني (الحكومة الإسلامية) . ص٥٦ . طبعة القاهرة ستة ١٩٧٩م .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص٧٧، ٢٩ـ١٥ .

من أساسه ؟! .. بل واعتبر نقض هذا البناء واحدا من أجل أصول الاسلام ؟! .. إنه هو القاتل :

' أصل من أصول الاسلام \_ وما أجله من أصل \_ قلب السلطة الدينية والإتيان عليها من أساسها . هدم الإسلام بناء تلك السلطة ، ومحا أثرها ، حتى لم يبق لها عند الجمهور من أهله اسم ولا رسم .. إن الرسول كان مبلغا ومذكرا ، لا مهيمنا ولا مسيطرا .. والمسلمون يتناصحون ، وهم يقيمون أمة تدعو إلى الخير ، وهم المراقبون عليها ، وتلك الأمة ليس لها عليهم إلا الدعوة والتذكير والاسذار .. فليسس في الإسلام ما يسمى عند قوم بالسلطة الدينية بوجه من الوجوه .. والله لـم يجعل للخليفة ولا للقاضي ولا للمفتى ولا لشيخ الاسلام أدني سلطة علي العقائد وتقرير الأحكام .. وكل سلطة تناولها واحد من هؤلاء هي سلطة مدنية .. ولا يسوغ لواحد منهم أن يدعى حق السيطرة على إيمان أحد أو عبادته لربه ، أو بنازعه في طريق نظره .. فليس في الاسلام سلطة دينية سوى سلطة الموعظة الحسنة ، والدعوة الى الخير والتنفير عـن الشر ، وهي سلطة خولها الله الأدنى المسلمين يقرع بها أنف أعلاهـم ، كما خولها لأعلاهم يتناول بها من أدناهم .. وليس لمسلم مهما عسلا كعبه في الإسلام على آخر ، مهما الحطت منزلته فيه ، إلا حق النصيحة والارشاد " (١) .

 <sup>(</sup>۱) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عيده) ، جـــ ، ص ٢٨٥ــ ٢٨٩ .. طبعـــة بـــ يروت ،
 سنة ١٩٧٢م .

قهل يمكن أن يكون صاحب هذا الفكر والموقف ، المناقض والسهادم لعقيدة الشيعة في سلطات الإمام وسلطانه ، شيعياً .. تحول من مذهب أهمل السنة والجماعة إلى مذهب الشيعة الإثنى عشرية ؟!

وكيف جاز ذلك " الوهم ـــ الكاذب " على من له أدنى دراية بفكـــــر الأستاذ الإمام ؟! ..

۸ - و أخير أ .. فإن الضربة القاصمة والقاضية فـــى هــذا النقام ــ دعوى تحول محمد عبده عن السنة إلـــى الشبيعة ــ تــأتى صريحــة وحاسمة .. و على لسان محمد عبده نفيـــه .. ويروايــة تلميــذه ومريــده وموضـــع ســـره الإمـــام الســـيد محمـــد رشـــيد رضــــا (موضـــع ســـره الإمـــام الســـيد محمــد رشـــيد رضـــا في مذهب الشيعة .. والذى بلغ من شدته الحد الذى جعل محمد عبده يطلب من رشيد رضا عدم إذاعته في حياته !.. بل وجعل رشيد رضا يتحرج من إذاعته حتى بعد وفاة الأستاذ الإمام !..

ولنقرأ ما سجله الشيخ رشيد رضا في (تاريخ الأستاذ الإمام) عن هذا الرأى ، لنعلم حقيقة موقف محمد عبده من مذهب الشيعة ..

يحكى الشيخ رشيد \_ فى الحوار الذى دار بينه وبين الشيخ محم\_د عبده حول البهائيـة .. ودعوى داعيتهم عباس ميرزا فضل الله (١٢٦٠\_١٣٣٩هـ/١٨٤٤مـ/١٩٢١م) \_ أنهم \_ (البهائية) \_ ما قاموا إلا " لإصلاح مذهب الشيعة وتقريبه من مذهب أهل المئة " .. شم يقول الشيخ رشيد : " .. وفكر \_ (أى الأستاذ الإمام) \_ ما لم يأذن لى بنقله عنه ف\_\_\_\_
 حياته " .

وأرى الحكمة في ترك التصريح به بعد وفاته .

وإنما أقول : إن حكمه عليهم - (الشيعة) - أشد من حكم شيخ الإسلام ابن تيمية .

وقال - (أى محمد عبده): "هم أحوج الفرق إلى الإصلاح .. " (").
وإذا كان إخواننا الشيعة - علماء وعامة - يعرفون جيداً حكم شييخ
الإسلام ابن تيمية عليهم - وهو ما لا نريد أن نذكره هنا - .. وإذا كان حكم الإسلام ابن تيمية عليهم - وهو ما لا نريد أن نذكره هنا - .. وإذا كان حكم الإمام محمد عبده على مذهبهم أشد من حكم ابن تيمية .. فكيف يليق بهم أن يفتحوا أبوابهم " للكذبية - المرتزفية " ليزيفوا عليهم موقيف محمد عبده من الشيعة والتشيع ، فيدعون تحوله من السنة إلى الشيعة ، لا بدليل من ولا قرينة .. وإنما بحكايات خرافية هي أشبه ما نكون بحكايات العجائز لصغار الأطفال !! .. ثم يكتبون ذلك ويطبعونه وينشرونه فيما صنفوا عن (المتحولين) ؟! ..

0 0 0

إننا إذ نكتفى - في هذا المقام - بهذا الحديث عن حقيق - موقف الإسام محمد عبده من المذهب الشبعي .. لا نريد مناقشة رأيه .. وإنما نريد

تبيان هذا الزيف الذي يزيفه البعض على العديد من رموز علمــــاء أهـــل السنة .. ونقول لهم :

إن القضاء الشيعى ملئ بالعلماء والفلاسفة والفقهاء .. فعلى العقداء من هؤلاء العلماء الأجلاء أن يتخلصوا من "عقدة الأقلية "، الباحثة باى أسلوب .. حتى ولو كان المكيافيلية عن تكثير الأعداد .. وعن شهادة الأخرين للمذهب ولو بالزور .. . ذلك لأن انتزاع " ألغام التكفير " هو السبيل لبناء وحدة الأمة .. وبهذه الوحدة يتخلص الجميع من هذه " العقد "، التي تُلجئ البعض إلى ما لا يليق ! ..

# - ١٠ -و الآن .. ما العمل ؟؟

إننا ندعو الأن أن يتنادى حكماء المذاهب الإسكمية \_ وخاصـة من السنة .. والشيعة .. والسلفية والصوفية \_ إلى "حوار حكمـاء"، تعقد جنساته بعيدًا عن العامة والإعلام ، للاتفاق على أمرين :

أولهما : عاجل .. وهو إصدار " فتوى " جماعية \_ سنية .. شيعية .. صوفية .. سلفية \_ بتحريم وضع تهم التكفير وما يتصل به لأى مـن مذاهب الأمة ، التى يشهد أهلها أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله .. تحريم وضع هذه الاتهامات على مواقع الإنترنت ، وغيرها مـن وسـائل النشر والإعلام الجمهورية ..

وثانيهما: العمل على تهذيب كتب التراث ـ لدى هـ ده المذاهب جميعها ـ وذلك بتطهيرها من كل أحكام التكفير لمـن يشهد أن لا إلـه إلا الله وأن محمدًا رسول الله . وذلك لـنزع هـذه الألغام الموقوتة والمتفجرة من ثقافة الأمة . الأمر الذي بدونه سيظل الحديث عن وحـدة الأمة ضربًا من العبث ، بل ـ وفي بعض الأحيان ـ لونـا مـن ألـوان النقاق ! .

لكن .. يبقى السؤال الأهم .. وهو :

مل هناك إمكانية حقيقية لتهذيب هذا التراث المتجذر ، وتطهيره
 من ألغام التكفير " ؟!

— إن جوابنا هو : نعم ، إذ نحن بدأنا حوار الحكماء هذا بعدد — ولو قليل ــ من ذوى الحكمة والإخلاص والوعى بالمخاطر التـــى تــيدد وجود الأمة ، والتى تتوسل بالصار اعات المذهبية لتحقيق مقاصد الأعداء ...

لقد سبق لعدد كبير من علماء الشيعة الإثنى عشرية أن راجعوا وانتقدوا الروايات التي امتلاً بها تراثهم ، والتي تتحدث عن تحريف القرآن الكريم ، وعن وجود مصحف خاص بالشيعة ، يسمى " مصحف على " أو " مصحف فاطمة ".

راجعوا هذه الروايات .. وضعقوها .. وانتقدوا المؤلفات التراثية الشيعية التي انطلقت منها - من مثل كتاب " الميرزا حسين السورى " وصل الخطاب في تحريف كتاب رب الأرباب ] !! .

ولقد قدموا في هذه المراجعة النقدية عددا من الميادئ الهامـــــة فـــى منهج المراجعة لهذا التراث ، ومنها :

۱ أغلب هذه المرويات التي مزقت وتمزق وحدة الأمة قد جمعها ولملمها ودونها " الإخباريون " ، الذين كانت كل ميمتهم جمع وتدوين ما يسمعون من المرويات دونما نقد أو مقارنة أو دراية أو فقه أو اجتهاد .. وهذا المنهج " الإخباري " قد مثل مرحلة في التاريخ الفكري لجميع المذاهب في تاريخ الإسلام الحضاري ، الأمر الذي يوجب على أهل " الدراية " و " الاجتهاد " إعادة النظر والفحص لهذه المرويات .

٣- إنه لا قداسة ولا عصمة لكتب التراث النسى جمعت روايات " الإخباريين " هذه .. وليس فيها ما يعلو على المراجعة ، سواء للمند والرواية والرجال .. أو للمنن والدراية لمضامين ومعقولية هذه المرويات .

وفى هذا الإطار رأينا علماء الشيعة الإنثى عشرية يتحدثـــون عــن المصدر الأول للأحاديث عندهم ــ كتاب [ الكافى من الأصول ] للكلينى ــ وهو المقابل لصحيح البخارى عند أهل السنة ــ فيقولون عن هذا الكتاب ــ الذى شاعت فيه روايات التكفير .. وروايات تحريف القرآن :

.. وأما بالنسبة إلى [ الكافى ] - الذى ألف خلال عشرين سنة - فنحن لا نقول بصحة كل الروايات التي نقلها الكليني فيه ، لأن قسما منها يعد من حيث السند ضعيفًا أو مراسلا أو غير ذلك . وقسما آخر منها لا يوافق القرآن ، ويمكن أن يخدش فيه من حيث المتن .

ويقول السيد هاشم معروف الحسيني - في كتابة [ دراسات في الحديث والمحدّثين - ص ١٣٢ ، ١٣٤ ] - : " إن المتقدمين لم يجمعوا على الاعتماد على جميع مروياته - [ الكافي ] - جملة وتفصيلاً " .

- \* الصحيح منها: خمسة آلاف واثنين وسبعين حديثًا " ٧٢ . ٥ . .
  - " والحسن : مانة وأربعة وأربعين حديثًا " ١٤٤ " .
  - والموثق : ألفا ومائة وثمانية وعشرين حديثًا \* ١١٢٨ .
    - \* والقوى : ثلاثمانة وحديثين " ٣٠٢".

والضعيف : تسعة آلاف وأربعمائة وثمانين حديثًا " ٩٤٨٠".
 هذا من حيث السند فقط (١).

فإذا كان هذا هو موقف الاجتهاد الشيعى من روايات الإخباريين ، التي جاءت في أهم مصادرهم الحديثية - [ الكافي ] فإننا نكون بإزاء إمكانية حقيقية ، بل وفرصة ذهبية ، لمراجعة كل التراث المذهبي لدى مختلف الفرق والمذاهب والتيارات الفكرية ، لنزع " ألغام التكفير " من هذا التراث ، وتهذيب كتبه ، وتقديمها في الصورة التي تجعل منها عاملا من عوامل وحدة الأمة ، بدلا من أن تكون عامل تمزيق وتغريق . .

ولذلك ، فإننا أمام إمكانية حقيقية وفرصة ذهبية لحصوار حكماء ، يجمع صفوة من عقلاء علماء المذاهب الإسلامية ، الذين يفقصهون واقعنا المعاصر مع فقههم للأحكام ، والذين يعيشون ويرابطون على شفور المواجهة بين الأمة وبين "الصليبية للصهيونية" ، ويدركون أثر الوحدة الإسلامية في الانتصار على التحديات الشرسسة التلى تواجه الإسلام

 <sup>(</sup>١) الشيخ رسول جعفريان [ أكذوبة تحريف القرآن بين الشيعة والسنة ] ص ٧٩٠ . ٨٠ .
 تقديم د . محمد عمارة . طبعة مكتبة النافذة ــ القاهرة سنة ٢٠٠٦ .

والمسلمين ، ولا يقدمون الارتزاق من التعصب المذهبي علــــي المصــــالح العليا للأمة الإسلامية ..

إن حوارا علميا .. صبورًا يقوم به نفر من هؤلاء العلماء الحكماء ، لإنجاز هذا المقصد العظيم ــ تطهير التراث المذهبي مــن تــهم التكفــير وأحكامه لمن يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ــ لهو الفريضة الفكرية الأولى ، التي تقودنا إلى فريضة وحدة أمة الإسلام .

ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله ..

0 0 0

إن علينا أن نتعلم المنهج القرآني الذي لا يعمم ولا يطلب الأحكام على الآخرين .. منهج: ﴿ ليسوا سواء ﴾ (١) .

- قالشيعة ليسوا سواء .
- \* وأهل السنة ليسوا سواء .
  - والصوفية ليسوا سواء .
    - \* والسلفية ليسوا سواء .

فعلينا أن نتوكل على الله ، ونختار المؤسسية العلمية المؤهلة بالدعوة والرعاية لهذا الحوار . الذي نعلق عليه وعلى نجاحه الأمال الكبار إن شاء الله ..

. . .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١١٣ .

وإذا كنا قد اضطررنا \_ في هذه الدراسة \_ إلى تقديم نماذج من "الفواحش الفكرية " التي تتقاذفها مذاهب وتيارات فكرية عسبر وسائل الاتصال الحديثة .. فإن الهدف من ذلك إنما كان ( تشخيص الداء ) طلبا ( ثلدواء ) .. وليس إشاعة جرائيم هذا الداء بين العامة والجمهور .. ذلك أن تقنيات وسائل الاتصال الحديثة يجب أن توضع \_ دائمًا وأبدًا \_ في خدمة وحدة الأمة ، بدلا من تسخيرها \_ كما هو الحال الآن .. في إشاعة " الفواحش الفكرية " بين عامة المسلمين وغير المسلمين.

وصدق الله العظيم : (وألف بين قلوبهم لو أتفقت ما في الأرض جميعاً ما أتفت بين قلوبهم ولكن الله ألف بينهم إنه عزيز حكيم ١٠٠٠ . والله من وراء القصد ، منه نستمد العون والسداد والتوفيق ..

(١) الأنفال : ٦٢ .

# المحتويات

| رقم الصفحة | الموضوع                                  |
|------------|------------------------------------------|
| ٥          | كلمات                                    |
| ٩          | ۱ ـ تمهيد                                |
| 17         | ٧ حتى يكون التقريب حقيقيا                |
| 44         | ٣ _ مقال في التحذير من التكفير           |
| ٤٧         | المخاطبين الخطاب ومستويات المخاطبين      |
| 1.7        | <ul> <li>أورة الإعلام المعاصر</li> </ul> |
|            | وإشاعة فتنة التكفير بين الجماهير         |
| 77         | ٦- التكفير الصوفى للوهابية               |
| ٧.         | ٧ ــ التكفير الوهابي للشيعة              |
|            | والصوفية والأشعرية                       |
| V 7"       | ٨ ـ النزعة التكفيرية عند الشيعة          |
| ۸۸         | ٩ حقائق وأوهام                           |
| 117        | ٠١ ــ والآن ما العمل ؟!                  |

طبع بمطبعة وزارة الأوقاف

# يسر المطس الأعلى للشنون الإعلامية

أنّ يؤود الْكُنْسَة الإسلامية والقارىء للسلم في جميع انحاء العالم الإسلامي بأمهات الكتب التي مندرت عن الجلس ومتها :

#### أمضات كتب النبرات الأرسل مس

مختصر سيرة ابن هشام ، الاجراء ١٠٠٠ إخلاص الناوي ، الاجراء من ١٠١

سحيح البخاري

والأجراء عن ا ١١٠

سنش الهدى والرشاد فى سيرة خير العباد . الأجزاء ما ١٣٠١ تـ الدمارة السيرة النبوية لاين ١٣٠٦ . سقوة السيرة النبوية لاين كثير . الأجزاء من ٤٠١ يسائر دوى الكجزاء من ٤٠١ يسائر دوى الكجزاء من ٤٠١ ا

#### سلسلة الموسوعات اللسلامية التخصصة

الوسوغة الشرقية موسوعة علوم المُديث موسوعة أشلام الفكر الإسلامي موسوعة الشريع الإسلامية موسوعة الجسارة الإسلامية

### العصنف الشريف

المسحف الشريف طباعية 7 لون يصحه ذهب ... والمسحف العلم 70 شريطاً للشيخ محسود خليبا المعسرى المتنخب في تفسير القرآن الكريم باللغة العربية ... المسحف الرثل 17 شريطاً للشيخ محسود خليبا المحسوي ... مجلد فاخبر طباعة أوفست 7 لون وترجعت ... المسحف المجود ١٠ شريطاً للقراء عبد الباسط عبد الصحف ... ... ... ... ... باللفسات الالجليسزية والارتسية والاثانيية ... مسطفى إسماعيل محمود على البنا، محمود خليل المحسري ... والروسية والاسبانية والالدونيسية ...

#### وهذه الكتب لكيار العلماء القدامس وكبار المحققين فس العالم الرسل مس

موسوعة الفته الإسلامي ، الأجزاء من ٢٨٠١ حفائق الإسلام في مواجهة شبهات الشككين الفتاوي الإسلامية مجلدف الأجزاء من ٢٠٠١ الأحاديث القدسية مع تعليق كبار العلمساء ينابيع الاحكام في معرفة الحلال والجرام

## مراكز البيسع

الشاهرة 1 شارع النبانات. جاردن سيني ٢ شارع الأمير فعادار المُفَرَّعُ مِنْ مِندان السَّعرير مكتبة مسجد النور بالعباسية ٢٧ شارع الجمهيورية ( شرائطة القران الكريم )

الإسكندرية فرع الجلس الاعلى للشنون الإسلامية . ٢٠ شارع سعد رغلول 🐣

#### مواعيد العمل من ٩ صباحا الى ٢ ظهرا

وترسيوا من القارق السام ومشاركة في ترويد الكثياث الأسلامية بالطبوعات التي مدون من الجلس شباع هذه المشوعات الجمهور يدعو التكافية الدهارة ، مع اجراء نسبة حصم السيع بالنقد إذا أنه عدد السبغ الباعث على حشن الكشاء الواصد أما بالنصية لتهديات الحكومية وتوسييان الدومة ويمكن السع بالأجن على الساط شهرية دول أنة زيادة على تصدار التقلية القطية

تمار دوا فرش